
 (74)                           ء(5220 جوؿ–اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

Malik Yar Muhammad (MYM) Research Center (SMC-Private) Limited, Bahawalpur 

 ابتلا کا قرآنی فلسفہ اور عصر حاضر کے مفکرین کا بیانیہ 

The Qur’anic Philosophy of Trial and the Narrative of 

Contemporary Muslim Thinkers 
Dr. Shazia 

Assistant Professor, Department of Islamic Studies GCWUF, Faisalabad 

Email: shaziaadnan@gcwuf.edu.pk 

Hafiza Iqra Nawaz 

M.Phil Scholar, Department of Islamic Studies, GCWUF, Faisalabad 

Email:  iqranoor1928@gmail.com 

In Islamic teachings, human life is described as a continuous test. 

According to the Qur’an and Sunnah, this world is a place of trial 

(Dar al-Ibtalā), where man is tested through various conditions such 

as joy and sorrow, wealth and poverty, ease and hardship, health and 

sickness, peace and fear.Classical Muslim scholars such as al-

Ghazali, Ibn Taymiyyah, Ibn al-Qayyim, and Shah Waliullah 

interpreted trials as a source of spiritual training and nearness to 

Allah. Contemporary thinkers such as Allama Iqbal, Maulana 

Maududi., Wahiduddin Khan,Yusuf al-Qaradawi, Javed Ahmad 

Ghamidi, and Tariq Ramadan have analyzed the Qur’anic philosophy 

of trials in the light of modern challenges.This article highlights the 

Qur’anic philosophy of trials, elaborates on classical and modern 

scholarly perspectives, and provides an in-depth analysis for 

understanding the role of trials in shaping the moral, spiritual, and 

intellectual development of Muslims in the contemporary world. 

Keywords: Qur’an, Trial, Patience, Gratitude, Islamic Thinkers, 

Contemporary Challenges.  

 تعارػ

عصرِ حاضر کا انساؿ تہذیبی، فکری اور روحانی سطح پر ایک پیچیدہ دور سے گزر رہا ہے۔ سائنسی ترقی، صنعتی و اقتصادی 

انقلاب، جدید ذرائع ابلاغ اور عالمی سیاست نے انسانی زندگی میں غیر معمولی سہولیات ضرور فراہم کی ہیں، مگر اس کے ساتھ ساتھ 

اخلاقی زواؽ اور روحانی خلا جیسے بحراؿ بھی جنم لے چکے ہیں۔ مختلف قومیں جنگ، معاشی غلامی، ماحولیاتی  بے یقینی، ذہنی دباؤ، تنہائی،

تباہی اور تہذیبی کشمکش کا شکار ہیں۔ فرد کی سطح پر اضطراب، مایوسی، بے مقصدیت اور خوػ جیسے نفسیاتی مسائل عاؾ ہو چکے ہیں۔ اؿ 

mailto:shaziaadnan@gcwuf.edu.pk.com
mailto:iqranoor1928@gmail.com


 (74)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

ہ جامع تصورِ ابتلاء ایک نئی معنویت کے ساتھ سامنے آتا ہے، جو انساؿ کو نہ صرػ انفرادی سب چیلنجز کے درمیاؿ قرآؿِ حکیم کا و

 سکوؿ عطا کرتا ہے بلکہ اجتماعی تعمیر و اصلاح کا ایک مستقل راستہ بھی دکھاتا ہے۔

 رہا، بلکہ ایسے فکری و تہذیبی پس منظر میں قرآؿ کی تعلیمات کو محض ایک مقدس مذہبی نص کے طور پر پزھنا کافی نہیں

انہیں انسانی تجربات، نفسیاتی حقیقتوں اور معاشرتی مسائل کے سیاؼ و سباؼ میں سمجھنا ناگزیر ہو چکا ہے۔ یہی وہ مقاؾ ہے جہاں جدید 

تھ اسلامی مفکرین کی تشریحات نہایت اہمیت اختیار کر لیتی ہیں۔ علامہ محمد اقباؽ نے قرآؿ کے پیغاؾ کو خودی، کردار اور عمل کے سا

جوڑ کر ایک فعاؽ انساؿ اور زندہ ملت کا تصور پیش کیا، جو آزمائشوں کے ذریعے کماؽ تک پہنچتی ہے۔ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی نے 

ابتلاء کو دین کے عملی نفاذ اور اسلامی جدوجہد کے تناظر میں دیکھا، جبکہ مولانا وحید الدین خاؿ نے اسے صبر، دعوت، عقل اور امن 

  میں عصری انساؿ کے ے ا ایک روحانی ذرہ ق قرار د۔۔کی روشنی

یہی وجہ ہے کہ اس فصل میں ہم قرآنی تصورِ ابتلاء کو عصرِ حاضر کے اہم اسلامی مفکرین کے افکار کی روشنی میں جانچنے اور 

نا ہے کہ کیسے قرآؿ کا یہ تصور سمجھنے کی کوشش کریں گے۔ اس مطالعہ کا مقصد محض نظری ۔ تاریخی تجزیہ نہیں، بلکہ یہ در۔فت کر

جدید انسانی زندگی کے مسائل میں روشنی فراہم کرتا ہے۔ اؿ مفکرین کی فکری کاوشیں اس بات کا ثبوت ہیں کہ قرآنی پیغاؾ ہر 

 زمانے میں زندہ اور مؤثر رہتا ہے، بشرطیکہ اسے درست فکری اور عملی تناظر میں سمجھا جائے۔

 :ابتلا کا قرآنی فلسفہ

ء و آزماش  امانؿ کا لازمی صہ  ہیں قرآؿ جہاں انے  مانے  واوںں کو راتوںں اور خویوںں سے واازتا ہے وہیں انے  مانے  واوںں ابتلا

کے لئےابتلاؤں اور آزمائشوں کا اعلاؿ بھی فرماتا ہے. دراصل یہ ایک امتحاؿ ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ انے  خاص بندوں سے لیتا ہے جس 

کو اس امتحاؿ میں کامیابی عطا فرما کر اعلیٰ مقامات و مناصب پر فائز فرمانا ہوتا ہے کہ یہ دنیا ایک دارالامتحاؿ ہے اور  کا مقصد اصلی اؿ

 حکمت خداوندی بھی یہی ہے کہ کہ وہ انے  برگزیدہ بندوں کو آزماتا ہے تا کہ حق کو باطل سے اور پاک کو نا پاک سے جدا فرمادے

 پہلو واضح کیے گئے ہیں  قرآؿ میں ابتلا کے مختلف

 امانؿ کی آزماش :

قرآؿ مجید کے مطابق آزماش  کا اصل مقصد انساؿ کےا مانؿ کو  پرکھنا ہے  جیسا 

 ارشاد فرماتا ہے

ئ

 کہ اللہ تعال

أحََسِبَ النَّاسُ أنَْ يتُرَْكُوا أنَْ يقَوُْلوُا آمَنَّا وَهُمْ لََ يفُْتنَوُْنَ  

ُ الَّذِيْنَ صَدَ قوُْا وَلَقدَْ فتَنََّا الَّذِيْنَ  مِنْ قَبْلِهِمْ فلََيعَْلَمَنَّ اللََّّ

1وَلَيعَْلَمَنَّ الْكَذِ بيِْن
 



 (74)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

 جائیں گے کہ کہیں ہم ( 

ئ

کیا وںگ اس گھمنڈ میں ہیں کہ اتنی بات پر چھوڑ دیئ

امانؿ لائے اور اؿ کی آزماش  نہ ہوگی۔ اور بیشک ہم نے اؿ سے اگلوں کو جانچا تو 

 )کو دیکھے گا اور ضرور جھوٹوں کو دیکھے گا ۔ضرور اللہ بچوں 

 اجتماعی آزماش  :

 میں قرآؿ مجید کئی اقواؾ کے اجتماعی انجاؾ کو بیاؿ کیا گیا ہے جنہوں نے اللہ کے پیغاؾ کو جھٹلا۔ ظلم،ست کشی اورغرور اختیار کیا اور نتیجے

 اجتماعی آزماش  ۔ زواؽ کا شکار ہوئےاللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے 

اءِ " سَّ سَاءِ وَالضَّ
ْ
بَإ
ْ
اهُم بِال

َ
ه
ْ
ر
َ
خ
َ
إ
َ
بْلِكَ ف

َ
ن ق مَمٍ مِّ

ُ
ىٰ ؤ

َ
ا إِل

َ
ن
ْ
زْسَل

َ
دْ ؤ

َ
ق
َ
وَل

 
َ
عُىن سَّ

َ
ض

َ
هُمْ يَت

َّ
عَل
َ
2"ل

 

اور بے شک ہم نے تم سے پہلی امُتوں کی طرػ رسوؽ بھیجے تو انہیں سختی اور (

 )تکلیف سے پکڑا کہ وہ کسی طرح گڑگڑائیں

 آزماش :ماؽ ،اولاد اور جاؿ کی 

یہ تینوں عناصر انسانی زندگی کے اہم ترین اجزاء ہیں اور جب اللہ تعالی اؿ میں 

کمی ، نقصاؿ ۔ محرومی پیدا کرتا ہے تو در حقیقت انساؿ کے صبر ، توکل اور اخلاص 

  کو آزماتا ہے  اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے

"  ۚ 
ٌ
ة
َ
ن
ْ
مْ فِت

ُ
دُك

َٰ
وْل
َ
مْ وَؤ

ُ
ك
ُ
ل
ٰ
مْىَ

َ
 ؤ
ٓ
مَا
َّ
جْسٌ عَظِيمٌ إِه

َ
ُ عِندَهُۥٓ ؤ  " وَٱللََّّ

3

 

تمہارے ماؽ اور تمہاری اولاد تو آزماش  ہی ہیں، اور اللہ ہی کے پاس بڑا اجر (

 )ہے

یہ آیت ہمیں متنبہ کرتی ہے کہ اگرچہ ماؽ اور اولاد اللہ کی نعمتیں ہیں، لیکن اگر اؿ سے محبت اللہ کی اطاعت سے بڑھ 

 کا شکار ہو جائے، تو وہ نعمتیں آزماش  بن جاتی ہیں۔جائے ۔ انساؿ اؿ کے سبب غفلت 

 انبیاء کراؾ  پر آنے والی آزمائشیں:

اؿ آ۔ت کرمانت کی وضاحت سے پتہ چلتا ہے کہ آزماش  انسانی زندگی کا صہ  ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی سنت ہے کہ بالجملہ  

ؾ ، خاص طور پر ہلے  رسووںں علیہم السلاؾ پر ہت  ز۔دہ ابتلائیں، آزمائشیں انساواں پر اور بالخصوص تماؾ انبیاء کراؾ علیہم الصلوۃ والسلا

اور تکالیف آئیں اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے انہیں اووں العزؾ کا خطاب د۔ حضرت یوسف علیہ السلاؾ ہی کو لے لے جئے بچپن میں گھر 

ہوئی،مالک کے گھر میں الزاؾ لگا اور پھر قید و بند کی صعوبتیں، لمبا سے در بدر ہوئے پھر غلاؾ بنا کر معمولی سی قیمت پر خرید وفروخت 

عرصہ جیل میں گزارنا اور پھر انے  بھائیوں اور والدین سے ملاقات حضرت یعقوب علیہ السلاؾ کولے لیجئے بیٹے کی مفارقت کا غم شدید 



 (05)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

کسی صورت مایوس نہ ہونا اؿ کا واقعہ سورۂ یوسف میں  اور اس پر صبر جمیل ، آنکھوں کی بصارت کا چلے جانا مگر اللہ کی رحمت سے

اسی طرح حضرت ابراہیم علیہ السلاؾ کی آزمائشیں بھی انفرادی سطح پر نہایت سخت تھیں، مگر اؿ میں اماننی تفصیل سے مذکور ہوا 

وطن چھوڑنے، اور بت پرست قوؾ سے قوت اور قربانی کا جذبہ نما۔ں نظر آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنی اولاد کو قرباؿ کرنے، 

 :ٹکر لینے کا حکم د۔۔ اؿ کی زندگی کا ہر مرحلہ آزماش  سے بھرا ہوا تھا، لیکن وہ ہر بار سرخرو ٹھہرے۔ سورۃ البقرہ میں ارشاد ہے

هُن" مَّ
َ
ث
َ
ا
َ
لِمَاتٍ ف

َ
ه بِك ى اِبْسَاهِيْمَ زَبُّ

ٰٓ
ل
َ
 " وَاِذِ ابْت

4

 

باتوں میں آزما۔ تو اس نے انہیں پورا  اور جب ابراہیم کو اس کے رب نے کئی(

 )کیا۔

یہ آیت اس حقیقت کی طرػ اشارہ کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی دوستی، امامت، اور بلند مقاؾ حاصل کرنے کے ے ا عظیم 

 قربانی اور آزمائشوں سے گزرنا ضروری ہے۔

مگر اؿ سب حضرات مقدسہ علیہم السلاؾ نے صبر و استقامت سے اسی طرح دیگر انبیاء علیہم السلاؾ کا ابتلاؤں اور آزمائشوں میں گھر نا 

کاؾ نےلیا تا کہ اؿ کی امتوں پر جب تکالیف آئیں ، ابتلاؤں میں پزیں تو اؿ کے حالات سے سبق حاصل کریں اؿ ابتلاؤں اور 

 آزمائشوں پر صبر کریں اور مضبوطی کے ساتھ انے  دین پر قائم رہیں. 

 نیہ عصرِ حاضر کے مفکرین کا بیا

اسلامی فکر کا تسلسل ہر دور میں انفرادی اور اجتماعی زندگی کے نئے سوالات سے دوچار ہوتا رہا ہے۔ قروؿِ وسطیٰ میں یہ 

سوالات ز۔دہ تر مذہبی فقہ، کلاؾ اور فلسفہ کے دائرے میں محدود تھے، لیکن بیسویں صدی میں جب مسلماؿ دنیا واآباد۔تی تسلط، 

، سائنسی انقلاب، سیاسی زواؽ اور فکری شکست خوردگی کا شکار ہوئی، تو اسلامی فکر کو ایک نئے زاویے سے سمجھنے مغربی تہذیب کے دباؤ

کی ضرورت پیدا ہوئی۔ اس تناظر میں کچھ ایسی علمی شخصیات سامنے آئیں جنہوں نے قرآؿ و سنت کی روشنی میں اؿ جدید چیلنجز کا 

 کوشش کی۔ اؿ میں علامہ محمد اقباؽ، مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی، اور مولانا وحید الدین خاؿ سامنا کرتے ہوئے اسلاؾ کی تعبیرِ وا کی

ایسی شخصیات ہیں جنہوں نے اسلامی فکر کو نہ صرػ فلسفیانہ، سیاسی اور دعوتی بنیادوں پر ازسرِوا تشکیل د۔ بلکہ قرآؿ کے بنیادی 

 یت دی۔تصورات، جیسے "ابتلاء"، کو بھی ایک عصری معنو

 علامہ اقباؽ اور تصورِ ابتلاء

علامہ محمد اقباؽ کا فکری نظاؾ قرآؿ کے اصووںں پر مبنی ہے، اور اؿ کی تماؾ شاعری، فلسفہ، اور خطبات دراصل ایک 

تربیت، "زندہ اور متحرک انساؿ" کی تخلیق کی کوشش ہیں۔ اقباؽ کے نزدیک انسانی زندگی میں آزماش  کوئی وقتی حادثہ نہیں بلکہ 

ترقی اور تکمیل کا ایک فطری مرحلہ ہے۔ اؿ کے تصورِ خودی، ملت، انساؿِ مومن، اور فلسفۂ تاریخ میں "ابتلاء" ایک بنیادی حیثیت 

 رکھتا ہے، جو فرد اور قوؾ دوواں کی روحانی و عملی ترقی کے ے ا ناگزیر ہے۔



 (05)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

 

 اقباؽ کے تصورِ خودی میں ابتلاء کی اہمیت .5

 اور مرزیی تصور "خودی" ہے، جو دراصل انساؿ کے بانی  عورر، آزاد ٔ ارادہ، اور روحانی طاقت کا اقباؽ کا سب سے اہم

 استعارہ ہے۔ اقباؽ کے مطابق خودی ایک بیج کی مانند ہے، جو آزماش ، جدوجہد اور مسلسل محنت کے بغیر نشوونما نہیں پا سکتا۔ وہ ابتلاء

 ہیں۔کو خودی کی تربیت کا سب سے اہم ذرہ ق سمجھتے

5

 

 خودی کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے ہلے "

 "خدا بندے سے خود پوچھے، بتا تیری رضا کیا ہے

6

 

اقباؽ کے نزدیک آزماش  ہی وہ کسوٹی ہے جس پر انساؿ کی خودی نکھرتی ہے۔ جب انساؿ کسی بحراؿ، دکھ، ۔ مشکل سے 

وہ آزماش  کو ایک روحانی سمجھتے ہیں، جو انساؿ کو نہ صرػ خدا سے جوڑتی  گزرتا ہے، تو اس کے اندر کی پوشیدہ صلاحیتیں ابھرتی ہیں۔

 ہے بلکہ اس کے اندر قیادت، عزؾ اور خود اعتمادی جیسی صفات پیدا کرتی ہے۔

اقباؽ نے قرآؿ کے اس تصور کو بخوبی جذب کیا کہ اللہ تعالیٰ انے  بندوں کو آزماتا ہے تاکہ اؿ کی حقیقت واضح ہو، جیسا 

 :ما۔کہ فر

" 
َ
ىن

ُ
ن
َ
ت
ْ
 يُف

َ
ا وَهُمْ لَ

َّ
ىا آمَن

ُ
ىل

ُ
ن يَق

َ
ىا ؤ

ُ
رَك
ْ
ن يُت

َ
اسُ ؤ

َّ
حَسِبَ الن

َ
"ؤ

7

 

 فرد، ملت اور آزماش 

اقباؽ کی شاعری صرػ فرد کی روحانی تربیت تک محدود نہیں بلکہ ایک مکمل ملت کی تعمیر کا خاکہ بھی پیش کرتی ہے۔ اؿُ کے 

ممکن نہیں جب تک وہ آزمائشوں سے گزر کر اپنی اصل روحانی طاقت کو دوبارہ در۔فت نہ  نزدیک ملتِ اسلامیہ کا احیاء اس وقت تک

 کرے

انہوں نے اپنی ملی شاعری میں امت کے زواؽ کو تنقیدی نظر سے دیکھا اور بتا۔ کہ یہ زواؽ دراصل آزماش  ہے، جو ایک نئی 

۔"بیداری کا پیش خیمہ ہو سکتی ہے

8

 

 شکوہاقباؽ کی نظم شکوہ" اور "جوا
ِ
میں وہ ملت کی شکایت کو ایک تعمیری راستے پر لے کر آتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ  "ب

 آزمائشیں دراصل اللہ کی طرػ سے امتحاؿ ہیں، نہ کہ ناانصافی۔

 یہ شہادت گہِ الفت میں قدؾ رکھنا ہے"

"وںگ آساؿ سمجھتے ہیں مسلماؿ ہونا

9

 

زؾ نصر  تصور کرتے ہیں۔ اؿ کے نزدیک صرػ وہی قوؾ زندہ رہ سکتی وہ قوموں کو بیدار کرنے کے ے ا ابتلاء کو ایک لا

 ہے جو آزماش  کو راہِ ترقی کا زینہ بنائے۔



 (02)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

 :اقباؽ کے بقوؽ

اللہ تعالیٰ نے انساؿ کو کائنات میں ایک شریک کار کے طور پر پیدا کیا ہے، اور "

۔"آزمائشیں اسی شراکت داری کا صہ  ہیں

10

  

 کا تصورِ ابتلاء محض صوفیانہ ۔ تقدیر پرستانہ نہیں بلکہ عقلی، اختیاری اور عملی ہے۔اس فکری زاویے سے اقباؽ 

 انساؿِ مومن اور ابتلاء

اقباؽ کے ہاں "مومن" ایک ایسی ہستی ہے جو آزماش  سے نہ گھبراتی ہے، نہ مایوس ہوتی ہے، بلکہ وہ ابتلاء کو انے  امانؿ کے 

اقباؽ کا وہ مثالی کردار ہے جو وقت کے فرعوواں سے ٹکراتا ہے، ظلم کے  "مردِ مومن " ہے۔اظہار اور روحانی بلندی کا ذرہ ق بناتی

خلاػ کھڑا ہوتا ہے، اور آزماش  کو سعادت سمجھتا ہے۔

11

 

 ہزاروں سجدے تڑپتے ہیں میری جبین میں"

"تو کر لے بندۂ مومن مجھے عطا کیجیے

12

  

 افتخار سمجھتا ہے۔ 
ِ
اقباؽ کے مومن کی پوری زندگی ایک مسلسل آزماش  ہے، مگر وہ اسے بوجھ نہیں بلکہ مقاؾ

  "شیرِ نر"اؿ کے نزدیک مومن وہ ہے جو مشکلات میں 
ِ
کی طرح آگے بڑھتا ہے، جو "موت" کو بھی "پیغاؾ

 زندگی" میں بدؽ دیتا ہے۔

 فلسفہ اور دینی فکر کا بنیادی جزو ہےعلامہ اقباؽ کا تصورِ ابتلاء اؿ کی شاعری، 

انسانی عظمت کے ظہور کا، روحانی بلندی کا، اور اجتماعی بیداری کا۔ اقباؽ کی فکر ۔ اؿ کے نزدیک آزماش  ایک موقع ہے"

   "میں قرآؿ کی آ۔ت صرػ تلاوت کے ے ا نہیں، بلکہ زندگی کی عملی رہنمائی کے ے ا ہیں

قتورر تعبیر ہے۔ وہ ہمیں بتاتے ہیں کہ آزمائشیں ماررے زواؽ کی نہیں، بلکہ احیاء اور اور ابتلاء اؿ آ۔ت کی سب سے طا

 تعمیرِ وا کی بنیاد بن سکتی ہیں، اگر ہم اؿ کا سامنا صبر، عمل، اور عورر سے کریں۔

 قرآؿ اور ابتلاء کا تعلق

منا کرنے کے ے ا یارر کرتی ہے۔ اؿ کے نزدیک اقباؽ قرآؿ کو ایک متحرک کتاب مانتے ہیں جو انساؿ کو زندگی کی حقیقتوں کا سا

 قرآؿ کا پیغاؾ جامد تقدیر پر امانؿ کی تعلیم نہیں دیتا بلکہ انساؿ کو خودی، قربانی، اور صبر کے ذریعے مشکلات سے نبرد آزما ہونے کی

 بلکہ اس سے روحانی و اخلاقی ۔ وہ قرآؿ کے ذریعے ایک ایسے فرد کی تخلیق چاہتے ہیں جو آزماش  سے نہ گھبرائے ترغیب دیتا ہے

  بلندی حاصل کرے۔

 

 



 (05)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

 مولانا مودودی اور تصورِ ابتلاء

( بیسویں صدی کے اؿ نما۔ں مفکرین میں سے تھے جنہوں نے اسلامی 5444–5455مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی )

محض ایک مذہبی ۔ روحانی  ابتلاء افکار میں فکر کو جدید تقاضوں کے مطابق ایک ہمہ گیر نظریۂ حیات کی صورت میں پیش کیا۔ اؿُ کے

 معاملہ نہیں، بلکہ ایک جامع سماجی، سیاسی، اور تحریکی مفہوؾ کے ساتھ جلوہ گر ہوتا ہے۔ مولانا کے نزدیک آزماش  امانؿ 

 (۔5444کے حقیقی ہونے کا معیار، تحریکی تربیت کا ذرہ ق، اور اقامتِ دین کی راہ کا لازمی مرحلہ ہے )مودودی، 

 تصورِ ابتلاء

مودودی کے نزدیک ابتلاء ایک فطری اور ناگزیر اصوؽ ہے جو اللہ تعالیٰ انے  بندوں کے ے ا مقرر کرتا ہے تاکہ مولا نا  

 :اؿُ کی وفاداری، خلوص، اور عملی استعداد کا امتحاؿ لیا جا سکے۔ اؿ کا کہنا ہے

عویٰ نہیں بلکہ ایک عملی یہ دنیا آزماش  کی جگہ ہے۔ یہاں امانؿ محض زبانی د"

 امتحاؿ کا میداؿ ہے۔

13

" 

 

َ
َ
ابتلاء صرػ انفرادی سطح پر نہیں بلکہ اجتماعی سطح پر بھی ہوتا ہے، خصوصاً جب ایک قوؾ دینِ حق کی دعوت و اقامت کا عَل

قیادت ۔ قربانی نہیں دے بلند کرتی ہے۔ مولانا کے مطابق اسلامی تحریک کا ہر کارکن آزماش  کے مرحلوں سے گزرے بغیر صحیح 

 سکتا۔ اؿ کے مطابق یہ آزمائشیں دراصل ترقی کا زینہ ہیں، ناکامی نہیں۔

 قرآنی تفسیر اور ابتلاء

تفہیم القرآؿ" میں مودودی نے درجنوں مقامات پر آزماش ، فتنے، مصائب اور صبر کے مفاہیم کو سیاسی اور سماجی " 

 جدوجہد کے تناظر میں پیش کیا ہے

۔ کے نزدیک آزماش  امانؿ کو خالص کرنے، اور جماعت کو تربیت دینے کا قدرتی ذرہ ق ہے مودودی  مولانا"

14

  

 دینی جدوجہد اور آزماش 

مولانا مودودی نے تفہیم القرآؿ میں متعدد مقامات پر ابتلاء کے قرآنی تصور کو عصرِ حاضر کی اسلامی جدوجہد سے جوڑتے ہوئے 

 :کی تفسیر میں وہ لکھتے ہیں 257ہر اسُ شخص کو آزماتا ہے جو امانؿ کا دعویٰ کرتا ہے۔ مثلاً سورۃ البقرہ کی آیت واضح کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ 

 نہیں، بلکہ دارالامتحاؿ ہے، اور جو وںگ اللہ کی راہ میں "

 

مت
ع

 

لن
یہ دنیا کوئی دارا

ے ہیں اؿ پر آزماش  آتی ہی اس ے ا ہے کہ اؿ کے دعوائے امانؿ کا وزؿ 

 

کلن

 

ن

"ؾ ہو سکےمعلو

15

 

وا( کی آیت "24:2اسی طرح سورۃ العنکبوت )
ُ
رَك

ْ
ن يُت

َ
اسُ أ حَسِبَ النَّ

َ
..." کی تفسیر میں وہ وضاحت کرتے ہیں کہ امانؿ کا زبانی أ

دعویٰ کافی نہیں، بلکہ آزماش  سے گزرنا ہر مؤمن کا مقدر ہے ۔

16

 



 (07)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

 مولانا وحید الدین خاؿ اور تصورِ ابتلاء

( برصغیر کے ممتاز مفکر، عالم دین، اور جدید دعوتی اسلوب کے علمبردار تھے۔ 2525–5420مولانا وحید الدین خاؿ )

 اؿ کا سب سے نما۔ں کارنامہ یہ تھا 

"انہوں نے قرآؿ کی تعلیمات کو امن، عقل، برداشت اور روحانی تربیت کے اصووںں کے تحت عصرِ حاضر کے انساؿ 

پہنچا۔۔ اؿ کی فکر میں "ابتلاء" محض ایک آزماش  نہیں بلکہ انسانی شخصیت کی تعمیر، اصلاح اور دعوتِ دین کے تک مؤثر انداز میں 

سمجھتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی طرػ سے روحانی ترقی کے ے ا "فروغ کا موقع ہے۔ وہ آزماش  کو شکایت ۔ مایوسی کے بجائے ایک "موقع

 عطا ہوتا ہے۔

 :تصورِ ابتلاء

 لدین خاؿ کے نزدیک ابتلاء اللہ کا ایک عظیم نظاؾ ہے جو انساؿ کی تربیت، ترقی اور تجدید کا ذرہ ق ہے۔ وحید ا

 کے بقوؽ : مولانا وحید الدین خاؿ

اللہ تعالیٰ انساؿ کو آزماش  میں مبتلا کرتا ہے تاکہ وہ اپنی اصل شخصیت کو ظاہر "

۔"کا موقع ہےکر سکے۔ آزماش  انساؿ کے ے ا سزا نہیں بلکہ تربیت 

17

  

میں انہوں نے قرآنی آ۔ت کی تفہیم کرتے ہوئے کئی مقامات پر  "Tazkirul Quran"مولانا کی مشہور تصنیف 

 آزماش  کو خدا کی رحمت قرار د۔ ہے جو انساؿ کو ضبط، تحمل اور عورر کی منازؽ تک لے جاتی ہے۔

 صبر، حکمت اور آزماش : 

ہے، جس کا براہِ راست تعلق قرآؿ کے تصورِ ابتلاء سے  صبر اور حکمتمولانا وحید الدین خاؿ کی دعوتی فکر کا مرزیی ستوؿ 

 جڑتا ہے

" اؿُ کے مطابق جو شخص اللہ کے دین کا داعی بنتا ہے، اسُ کے ے ا صبر، برداشت، اور مستقل مزاجی لازؾ ہے کیونکہ راہِ حق 

 ہیں"۔میں آزمائشیں ناگزیر 

 :وہ سورۃ العصر کی تشریح میں لکھتے ہیں

دعوتِ دین کا راستہ سب سے کٹھن راستہ ہے۔ اس میں قدؾ قدؾ پر آزماش  "

آتی ہے، اور داعی کی کامیابی کا انحصار اس بات پر ہے کہ وہ صبر اور حکمت سے 

"کاؾ لے۔

18

 

وہ آزمائشوں میں صبر کو دعوتی استقامت اور رویہ ہے، نہ کہ محض روایتی خاموشی۔  مولانا کے نزدیک صبر ایک فعاؽ

 عورر کے ساتھ جوڑتے ہیں، اور اسے ایک اخلاقی فریضہ قرار دیتے ہیں۔



 (00)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

  " انہوں نے جدید انساؿ کے ے ا مذہب کو سائنسی، فکری، اور سماجی بنیادوں پر معقوؽ بنانے کی کوشش کی"

 دعوتی نقطۂ نظر

 ہمیں مشکلات، چیلنجز اور فکری اتلاففات کے دوراؿ مایوس نہیں ہونا چایے  بلکہ مولانا کا تصورِ ابتلاء ہمیں سکھاتا ہے کہ

اؿ کو ایک فکری اور روحانی موقع سمجھ کر دعوتی اور تعمیری انداز اختیار کرنا چایے ۔

19

 

"ابتلاء" کا یہ تینوں مفکرین اگرچہ مختلف علمی و فکری زاویوں سے اسلامی دنیا کی رہنمائی کرتے رہے، لیکن اؿ کے ہاں 

تصور ایک قدرِ مشترک ہے۔ اقباؽ اسے خودی کے ارتقاء کا ذرہ ق، مودودی اسے اقامتِ دین کے ے ا قربانی کا میداؿ، اور وحید 

الدین خاؿ اسے انفرادی اصلاح و دعوت کا ذرہ ق قرار دیتے ہیں۔ اؿ کے افکار میں نہ صرػ قرآؿ کی گہرائی جھلکتی ہے بلکہ جدید 

، فکری اور اخلاقی سوالات کا جواب بھی موجود ہے۔ آگے کی فصلوں میں ہم اؿ کے تصورِ ابتلاء کو تفصیل سے قرآؿ انساؿ کے ذہنی

 کی روشنی میں جانچنے کی کوشش کریں گے۔

 قرآنی اور عصری ابتلاء میں مماثلتیں: ایک تقابلی جائزہ

مگر قرآؿ مجید نے اس حقیقت کو ایک فکری، اخلاقی دنیا کی ہر قوؾ، ہر فرد اور ہر دور آزماش  کے مرحلے سے گزرتا ہے، 

 اور روحانی تناظر میں واضح انداز میں بیاؿ کیا ہے۔ عصرِ حاضر کی آزمائشیں اگرچہ تکنیکی اور مادی شکلوں میں ظہور پذیر ہوئی ہیں، مگر

س باب میں ہم قرآؿ اور آج کے دور کی اؿ کے پسِ پشت وہی اصوؽ کارفرما ہیں جنہیں قرآؿ مجید نے صد۔ں ہلے  واضح کر د۔ تھا۔ ا

وں کا تجزیہ کرتے ہیں

 
ل

 :ابتلاء میں پائی جانے والی گہری مماث

 آزماش  کا مقصد: تربیت ۔ سزا؟ .5

قرآؿ مجید ابتلاء کو محض سزا نہیں سمجھتا، بلکہ ایک ایسا عمل قرار دیتا ہے جو فرد ۔ قوؾ کی تربیت، تزکیہ اور ترقی کے ے ا 

 تعالیٰ انساؿ کو بھی  یر  کے ذریعے اور بھی  شر کے ذریعے آزماتا ہے تاکہ اس کے عمل، صبر، کر،، اور ارادے کو ناگزیر ہے۔ اللہ

پرکھا جا سکے۔

20

 

" 
 
ة
َ
ن
ْ
يْرِ فِت

َ
خ
ْ
سِّ وَال

َّ
م بِالش

ُ
ىك

ُ
بْل
َ
21" وَه

 

 ہم تمہیں شر اور یر  دوواں سے آزماتے ہیں )فتنے کے طور پر()

 :قرآنی تصور

قرآؿ انساؿ کو سوچنے، غور کرنے اور انے  نفس پر قابو  انساؿ کو اس کے اندرونی اخلاقی مقاؾ سے روشناس کراناآزماش  کا مقصد 

 :رکھنے کا درس دیتا ہے

اهَا" ابَ مَن دَسَّ
َ
دْ خ

َ
اهَا وَق

َّ
ك
َ
حَ مَن ش

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ ؤ

َ
 "ق

22

 

 )میاب ہوا وہ جس نے انے  نفس کو پاک کیا، اور ناکاؾ وہ جس نے اسے دبا د۔کا(



 (05)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

 :عصرِ حاضر کی تعبیر

کہ وہ انے  اعماؽ کا محاسبہ کرے، کیونکہ اللہ کی مدد صرػ اؿ کے ساتھ ہے جو خود بھی سچائی، عمل، قربانی اور انساؿ کو چایے  

 صداقت پر قائم ہوں۔

سِهِم
ُ
هف
َ
رُوا مَا بِإ يِّ

َ
ىٰ يُغ ىْمٍ حَتَّ

َ
رُ مَا بِق يِّ

َ
 يُغ

َ
َ لَ 23" إِنَّ ٱللََّّ

  

 )کسی قوؾ کی حالت نہیں بدلتا جب تک وہ خود اپنی حالت نہ بدلیں۔ اللہ(

 :نتیجہ

اگرچہ دوواں )قرآنی و عصری( تناظر میں آزمائشیں موجود ہیں، مگر فرؼ نیت، فہم اور ردعمل کا ہے۔ قرآؿ کے نزدیک 

 ٹ سمجھتا ہے۔ابتلاء میں تعلیم، تزکیہ اور تربیت پوشیدہ ہے، جب کہ آج کا انساؿ اسے صرػ سزا ۔ رکاو

 قرآؿ کا ردعمل اور آج کے انساؿ کا ردعمل .2

قرآؿ بارہا آزمائشوں پر صبر، رجوع، استغفار، اور دعوتی رویے کی تلقین کرتا ہے، جب کہ آج کا انساؿ آزماش  پر 

 ردعمل کی شدت، احتجاج، بغاوت، ۔ مایوسی کا مظاہرہ کرتا ہے۔

ا "
َ
رِينَ إِذ

َّ
ابِسِينَ ال سِ الصَّ

ّ
ا وَبَشِ

َّ
إِه ِ وَ

ا لِلََّّ
َّ
ىا إِه

ُ
ال
َ
 ق
ٌ
صِيبَة صَابَتْهُم مُّ

َ
ؤ

 
َ
يْهِ زَاجِعُىن

َ
24" إِل

 

وہ وںگ کہ جب اؿ ( ۵۱۱ور صبر کرنے واوںں کو خوشخبری دے دیجیے۔ ))ا

پر کوئی مصیبت آتی ہے تو وہ کہتے ہیں: بے شک ہم اللہ کے ہیں اور ہم اسی کی 

 ( طرػ وںٹنے والے ہیں۔

 :قرآنی ردعمل 

 :مجید آزمائشوں کا حل سب سے ہلے  توبہ، انابت اور اصلاحِ نفس میں بیاؿ کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہےقرآؿ 

ىبُهُمْ "
ُ
ل
ُ
 ق
ْ
سَت

َ
كِن ق

َٰ
عُىا وَل سَّ

َ
ض

َ
ا ث
َ
سُن

ْ
 جَأءَهُم بَإ

ْ
 إِذ

َ
ىْلَ

َ
ل
َ
 "ف

25

 

ہ عاجزی اختیار ( تو کیوں نہ جب انُ پر ہمارا عذاب آیا تو و

ن کے دل سخت  )ہو گئے تھے۔ کرتے؟ لیکن ا

اس آیت میں واضح طور پر بتا۔ گیا کہ مصیبتوں کے وقت رجوع کی بجائے اگر دؽ سخت ہو جائیں، تو عذاب مزید بڑھتا ہے۔ آزماش  

 سے نجات کے ے ا پہلا قدؾ صدؼِ دؽ سے توبہ، عاجزی، اور رجوع الی اللہ ہے۔

 

 



 (04)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

 :عصری ردعمل

ڈھانچے کسی بھی معاشرے کے زواؽ کا پیش خیمہ ہوتے ہیں۔ قرآؿ مجید میں واضح ظلم، کرپشن، اور غیر منصفانہ سیاسی و معاشی 

 :طور پر بیاؿ کیا گیا ہے

ا" ىْعِد  هْلِكِهِم مَّ
َ
ا لَِ

َ
ن
ْ
 وَجَعَل

۟
مُىا

َ
ل
َ
ا ظ

َّ َ
هُمْ لَ

ٰ
نَ
ْ
ك
َ
هْل
َ
 ؤ
سَيٰٓ

ُ
ق
ْ
كَ ٱل

ْ
26وَثِل

" 

اؿ یہ بستیاں تھیں جنہیں ہم نے ہلاک کیا جب انہوں نے ظلم کیا، اور ہم نے )

 (کی ہلاکت کے ے ا وقت مقرر کر رکھا تھا۔

یہ آیت بتاتی ہے کہ ظلم صرػ اخلاقی جرؾ نہیں بلکہ اجتماعی تباہی کا سبب بھی ہے۔ عصرِ حاضر میں اکثر مسلم معاشروں 

 سب مظالم ، قاواؿ کی عدؾ بالادستی، اور طاقتورر طبقات کی بے لگاؾ اجارہ داری عاؾ ہو چکی ہے۔ یہ(corruption) میں بدعنوانی

 درحقیقت اجتماعی آزماش  کا ذرہ ق بن چکے ہیں۔

 :مولانا مودودی

امت کی اصلاح اس وقت تک ممکن نہیں جب تک وہ آزماش  کو اللہ کی سنت "

"سمجھ کر صبر و استقامت سے کاؾ نہ لے۔

27

 

مقاصد، نتائج، اور تقاضے  قرآنی ابتلاء اور عصرِ حاضر کی آزمائشیں اگرچہ وقت اور صورت کے لحاظ سے مختلف ہیں، مگر

حیرت انگیز حد تک یکساں ہیں۔ قرآؿ اؿ آزمائشوں کو تربیت، تزکیہ، اور فلاح کا ذرہ ق بناتا ہے، جب کہ جدید انساؿ مادی معیارات 

 ممکن ہے۔ کے تحت اؿ کا سامنا کرتا ہے۔ اگر ہم قرآؿ کے اؿ اصووںں کو دوبارہ زندہ کریں تو آج کی فکری اور عملی گمراہی کا ازالہ

قرآؿ مجید میں بیاؿ کردہ تصورِ ابتلاء محض ایک اخلاقی ۔ مذہبی اصطلاح نہیں بلکہ ایک ہمہ گیر، ہمہ زمانی اور ہمہ مکانی 

حقیقت ہے جو فرد، معاشرہ، قوؾ، تہذیب اور تاریخ کی ساخت میں بنیادی کردار ادا کرتی ہے۔ قرآؿ نہ صرػ انساؿ کی انفرادی 

 ہے بلکہ اقواؾ، کوممتوں، نظر۔ت اور تہذبوںں کو بھی ابتلاء کے کسوٹی پر پرکھتا ہے۔ اس کی تعلیمات اس امر کی آزماش  کو بیاؿ کرتا

وضاحت کرتی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک یر  و شر، نعمت و مصیبت، امن و خوػ، اور فتح و شکست، سب اس کے امتحانی نظاؾ کا صہ  

  حالت میں عورری، اخلاقی اور روحانی طور پر بیدار رنے  کی تلقین کرتا ہے۔ہیں۔ یہ تصور انساؿ کو دنیا کی ہر

عصرِ حاضر میں جب انساؿ مختلف فکری، اخلاقی، معاشی اور تہذیبی آزمائشوں سے گزر رہا ہے، قرآؿ کے اصوؽِ ابتلاء 

 زواؽ کے اس دور میں قرآؿ انساؿ کو ۔د مزید واضح معنویت اختیار کر جاتے ہیں۔ الحاد، نفس پرستی، معاشی ناانصافی، اور تہذیبی

دلاتا ہے کہ یہ سب محض اتفاقی ۔ خارجی عوامل نہیں بلکہ اس کی سوچ، عمل اور اجتماعی رویے کی آزمائشیں ہیں۔ علامہ اقباؽ، مولانا 

کی، اور بتا۔ کہ کامیابی انُہی کو مودودی اور مولانا وحید الدین خاؿ جیسے مفکرین نے عصرِ حاضر کے اس تناظر میں قرآنی فکر کی تجدید 



 (04)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

نصیب ہوگی جو صبر، توکل، رجوع الی اللہ اور عملِ صالح کا راستہ اختیار کریں گے۔ یہی وہ پیغاؾ ہے جو آج کے انساؿ کو دوبارہ روحانی 

 بیداری، فکری استقلاؽ، اور اجتماعی اصلاح کی طرػ بلاتا ہے۔

  خلاصہ

مع، بامعنی اور ہمہ گیر تصور ہے جو انسانی زندگی کے ہر پہلو کو محیط ہے۔ اس تحقیق کے قرآؿِ مجید کا تصورِ ابتلاء ایک جا

دوراؿ یہ بات نما۔ں ہوئی کہ ابتلاء صرػ انفرادی آزماش  ۔ جسمانی تکلیف کا ناؾ نہیں بلکہ ایک فکری، روحانی، اخلاقی اور 

رجوع الیٰ اللہ کا ذرہ ق بنتی ہے۔ قرآؿ کے مطالعے تہذیبی حقیقت ہے جو انساؿ اور معاشرے کی تربیت، بیداری، اور 

سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں کو مختلف انداز میں آزماتا ہے تاکہ اؿ کے باطن کی پاکیزگی، امانؿ کی 

 مضبوطی، اور عمل کی صداقت کو ظاہر کیا جا سکے۔

جیسے اخلاقی زواؽ، ماحولیاتی آفات، —میں جو آزمائشیں درپیش ہیں تحقیق میں یہ پہلو بھی ابھر کر سامنے آ۔ کہ عصرِ حاضر

ذہنی دباؤ، معاشی ناہمواری اور امتِ مسلمہ کا انتشاریہ سب دراصل انسانی اعماؽ، اجتماعی رویوں، اور الٰہی اصووںں سے 

 روش پر نظر نینی کرے۔ اس روگردانی کا نتیجہ ہیں۔ قرآؿ اؿ آزمائشوں کو تنبیہ کے طور پر پیش کرتا ہے تاکہ انساؿ اپنی

سلسلے میں جدید مفکرین خصوصاً علامہ اقباؽ، مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی اور مولانا وحیدالدین خاؿ نے ابتلاء کو نہ صرػ 

 ایک فکری چیلنج بلکہ ایک روحانی اصلاح اور ترقی کا موقع قرار د۔ ہے۔

، جب کہ مودودی اسے اجتماعی زندگی کی اصلاح اور حق و باطل کی اقباؽ کے نزدیک ابتلاء خودی کی تکمیل کا ذرہ ق ہے

کشمکش کا فطری نتیجہ تصور کرتے ہیں۔ وحیدالدین خاؿ نے اس موضوع کو دعوت، حلم، صبر اور انابت کے تناظر میں بیاؿ 

 ہے بلکہ عصرِ حاضر میں بھی کیا ہے۔ اؿ افکار سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ قرآؿ کا تصورِ ابتلاء نہ صرػ ماضی کی حقیقت

مکمل معنویت اور رہنمائی کا پہلو رکھتا ہے، بشرطیکہ ہم اسے فکری اور عملی طور پر سمجھیں اور اپنی انفرادی و اجتماعی زندگی 

 میں نافذ کریں۔

  نتائج و سفارشات

 قرآؿ کے تصورِ ابتلاء کو عصری سیاؼ میں سمجھنے کی ضرورت .5

ئل کے حل کے ے ا ضروری ہے کہ قرآؿ میں بیاؿ کردہ ابتلاء کے مفہوؾ کو محض تاریخی آج کے فکری و معاشرتی مسا

واقعات کی تفصیل تک محدود نہ رکھا جائے بلکہ اسے موجودہ حالات جیسے ماحولیاتی بحراؿ، ذہنی اضطراب، عالمی ناانصافی، 

 اور مسلم دنیا کے زواؽ کے تناظر میں سمجھا جائے۔

 

 



 (04)               ء(5220جوؿ –اپریل)..   02؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ

 تصورِ ابتلاء کو شامل کیا جائےتعلیم و تدریس میں  .2

مدارس، جامعات اور عصری تعلیمی اداروں میں اس موضوع کو نصاب میں شامل کیا جانا چایے  تاکہ واجواؿ نسل 

 آزماش ، مصیبت اور انسانی ذمہ داری کے قرآنی فہم سے آشنا ہو سکے اور اسے محض تقدیر کا کھیل نہ سمجھے۔

 کا صہ  بنا۔ جائے اسلامی مفکرین کے افکار کو نصاب .5

علامہ اقباؽ، مولانا مودودی، اور مولانا وحیدالدین خاؿ جیسے مفکرین کے افکار کو نئی نسل تک منتقل کرنا ضروری ہے تاکہ 

 وہ آزماش  کو ایک مثبت تربیتی عمل اور ترقی کا موقع سمجھنے کی سوچ اختیار کرے۔

                                                             

1

 Al-ʿAnkabūt 29:2–3 

2

 Al-Anʿām 6:42 

3

 Al-Taghābun 64:15 

4

 Al-Baqarah 2:4–12 

5

Jān Muḥammad Mirzā, Iqbal aur Taṣawwur-i-Khudī (Lahore: Iqbal Academy 

Pakistan, 1984), p. 92 

6

Muḥammad Iqbāl, Bāl-i-Jibrīl, Poem “Ṭalab (Lahore: Shaikh Ghulām ʿAlī & Sons, 

n.d.), p. 52. 

7

 Al-ʿAnkabūt 29:2. 

8

 Saʿīd Zubair, Iqbal aur Muslim Ummah (Lahore: Iqbal Academy, 1999), p. 88. 

9

 Muḥammad Iqbāl, Bāl-i-Jibrīl, poem “Musāfir” (Lahore: Shaikh Ghulām ʿAlī & 

Sons, n.d.), p. 40. 

10

 Sayyid Ḥusayn Naṣr, Islāmī Ḥayāt aur Fikr (London: George Allen & Unwin, 

1981), p. 110 

11

Muḥammad Iqbāl, Tajdīd-i-Tafkīr-i-Dīnī (Oxford University Press, 1930), p. 52. 

12

 Muḥammad Iqbāl, Bāl-i-Jibrīl, poem “Iblīs kī Munājāt” (Lahore: Shaikh Ghulām 

ʿAlī & Sons, n.d.), p. 63. 

13

 Sayyid Abū al-Aʿlā Mawdūdī, Tafhīm al-Qurʾān (Lahore: Idārah Tarjumān al-

Qurʾān, 1976), vol. 2, Sūrah al-Baqarah, p. 214. 

14

 Sayyid Abū al-Aʿlā Mawdūdī, Islām kī Tafhīm (Leicester, UK: Islamic 

Foundation, 1980), p. 38. 

15

 Sayyid Abū al-Aʿlā Mawdūdī, Tafhīm al-Qurʾān (Lahore: Idārah Tarjumān al-

Qurʾān, 1999), vol. 1, p. 162. 

16

 Sayyid Abū al-Aʿlā Mawdūdī, Tafhīm al-Qurʾān (Lahore: Idārah Tarjumān al-

Qurʾān, n.d.), vol. 3, p. 24. 



 (55)                 نیہکا بیا ینفلسفہ اور عصر حاضر کے مفکر ابتلا کا قرآنی

 

                                                                                                                                                                            

17

 Waḥīd al-Dīn Khān, Tadhkir al-Qurʾān (New Delhi: CPS International, 2011), 

vol. 1, p. 164. 
18 Waḥīd al-Dīn Khān, Islām kī Bāziyāft (New Delhi: Goodword Books, 2013), p. 

79. 

19

 Waḥīd al-Dīn Khān, Islām kī Bāziyāft (New Delhi: Goodword Books, 2013), p. 

79. 

20

 Āl ʿImrān 3:139. 

21

 Al-Anbiyāʾ 21:35. 

22

 Al-Shams 91:9–10. 

23

 Al-Raʿd 13:11. 

24

 Al-Baqarah 2:155–156. 

25

 Al-Anʿām 6:43. 

26

 Al-Kahf 18:59. 

27

 Sayyid Abū al-Aʿlā Mawdūdī, Tafhīm al-Qurʾān (Lahore: Idārah Tarjumān al-

Qurʾān, n.d.), vol. 4, p. 443. 

 


