
 (81)                           ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

Malik Yar Muhammad (MYM) Research Center (SMC-Private) Limited, Bahawalpur 

 

 جائزہ علمی میں روشنی کی تتعلیما استعماؽ: اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی     

Sustainable Utilization of Economic Resources & Means for Social 

Development: A Scholarly Analysis in the Light of Islamic Teachings 
Shahr Bano 

Ph.D. Scholar, Dept. of Qur’anic Studies, The Islamia University of 

Bahawalpur. Email: shahr.bano@yahoo.com  
Dr. Sajila Kausar 

Associate Professor /Chairperson, Dept. of World Religions & Interfaith 

Harmony, The Islamia University of Bahawalpur.  

sajilakausar@iub.edu.pk Email: 

Abstract:   

The real concept of a welfare society presented by Islam is not found 

in any other religion and agenda in the world. Islam has given priority 

to social justice and public interest and has formulated some 

principles and laws for this in which the collective interest is Allah 

Almighty made man his vicegerent and by telling him that the 

purpose of birth is obedience, to live in the world according to the 

rules and laws, he also assigned some powers and assigned the earth 

and the sky to serve humanity.  Referring to this, Allah says in the 

Qur'an, which means that Allah subdues all the things of the earth 

and the sky for you and completes His external and internal blessings 

on you. In this verse, external blessings refer to material resources.  

Better and planned use of these material resources is the best attribute 

of human qualities. The rich wealth of material resources that Allah 

has given in the form of His blessings, now it is human responsibility 

to use these blessings.  He should settle the land by using it correctly, 

improve it and maintain justice and balance in material resources.                                                                                                 

 In the Islamic welfare system, sustainable development and its 

associated benefits have been given great importance in society.  The 

second meaning of development in Islam is the well-being and public 

interest of humanity and the fair distribution of material resources in 

such a way that every human being is rewarded according to the 

efforts he makes .In Islamic teachings, the theory of development is a 

comprehensive concept that includes moral, spiritual and material 

development.  The issue of livelihood in material development has 

always been of great importance in human life. This is the reason that 

Allah Tabarak wa Taala has given detailed instructions on any issue 

in the Qur'an after beliefs and members and social affairs, then they 

are regarding the economy.  In some places, he explained in detail the 

expenses of inheritance, booty and zakat, and in some place he 

encouraged charity and helping the needy people in general.  

Incentivize moderation and give the best rules for transactional 

mailto:shahr.bano@yahoo.com
mailto:sajilakausar@iub.edu.pk


 (82)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

matters. If you look at the modern social sciences, the importance of 

economy and the instructions given by the Qur'an and Sunnah in this 

regard are hardly given for any other matter. The economic principles 

that come from the economic policy and teachings of Rasulullah صلى الله عليه وسلم  

not only laid the foundation of a righteous society, but also 

strengthened social peace and justice. Such a righteous economic 

theory is not found in any economic system in the world                                                           

 The research under consideration is an attempt to present all the۔

teachings of Quran and Hadith related to this subject. Also, light will 

be shed on its practical examples in the millennium of Islam. The 

research style will be narrative and analytical. 

Keywords: Islamic Welfare System, Sustainable Development, 

Economic Resources, Social Justice, Quranic Guidance. 

 تمہید:

شرے کا حقیقی تصور جو دین اسلاؾ نے پیش کیا ہے دنیا کےاور کسی مذہب اور ایجنڈے میں نہیں ملتا۔اسلاؾ نے معاشرتی فلاحی معا

عدؽ اور مفاد عامہ کو ترجیحی بنیادوں پراہمیت دی ہے اور اس کے لیے کچھ اصوؽ و قوانین بھی وضع کیے جس میں اجتماعی مفاد کو مقدؾ 

ؿ کو انا  ائب  نایا  اور یدااش  کا قصد  بدیت  تا  ر   دنیا میں  اصوؽ و قوانین کے حت  زدگی  زاارنے کے رکھا گیا۔اللہ تعالیٰ نے انسا

ساتھ ساتھ  کچھ اختیارات بھی سونپ دیے اور زمیں و آسماں کو انسانی خدمت کے لیے مامور ر  دا  اسی طرػ اشارہ ر تے ہوئے 

ار رے لیے سخر  ر  دں  اور انی قرآؿ میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جس کا مفہو

ھ

 

م

ؾ ہے ہ  اللہ تعالیٰ نے زمیں و آسماں کی ساری یزیں  

ظاہری اور باطنی نعمتیں تم پر مکمل ر  دں ۔اس آت  میں ظاہری نعمتوں سے مراد مادی وسائل ہیں۔اؿ مادی وسائل  کا بہتر اور 

 ہے ۔مادی وسائل کا یش  ہا  زااہ   اللہ نے جو انی عمت  کی کل منصوبہ بندی کے ساتھ  استعماؽ انسانی اوصاػ میں سے بہترین وصف

میں عطا کیا ہے  تو اب یہ انسانی ذمہ داری ہے ہ  وہ اؿ نعمتوں کا صحیح استعماؽ ر تے ہوے زمیں کو آباد ر ے اسکی اصلاح اور مادی 

ار ترقی اور اس سے وابستہ سر گرمیوں کو بہت اہمیت وسائل میں عدؽ  اور توازؿ قائم رکھے ۔اسلامی فلاحی نظاؾ معاشرت میں  پائید

دی گئی ہے پائیدار  ترقی کی اصطلاح جو آج کے ترقی ا فتہ دور میں استعماؽ کی جا رہی ہے اسلاؾ نے  چودہ سو ساؽ پہلے  ہ  صرػ اسے 

نیت  کی ہبودد اور مفاد عامہ ہے اور مادی متعارػ ر اا  بلکہ عملی طور پر ائفذ ر  کے بھی دکھاا  اسلاؾ میں  ترقی کا دوسرا مطلب  انسا

 وسائل کی ایسی منصفاہ  تقسیم ہے ہ  ہر انساؿ جتنی اس کے لیے سعی ر ے اسی حساب سے اسے اس کا اجر ملے۔

 اسلامی تعلیمات میں نظریہ ترقی ایک جامع تصور ہے جس میں اخلاقی روحانی اور مادی ترقی ہےاس ترقی کا قصد  دنیاوی ترقی کے ساتھ

سلہ معاش ہمیشہ سے  انسانی زدگی  میں  بڑی اہمیت کا حامل رہا ہے یہی وجہ ہے ہ  اللہ 
م
ساتھ اخروی نجات  بھی ہے۔ مادی ترقی میں 

تبارک وتعالیٰ نے قرآؿ میں جہاں عقائد و ارکاؿ اور معاشرتی معاملات کے بعد اگر کسی مسئلے پر تفصیلی ہداا ت دی ہیں تو وہ معیشت 

ہیں۔کہیں پر تفصیل کے ساتھ وارثت 'ماؽ غنیمت اور زکوٰۃ کے مصارػ بیاؿ ر  دیے اور کہیں پر اجمالاً صدقہ و کے حوالے سے 

خیرات اور بے سہارا لوگوں کی مدد کی ترغیب دے دی ۔معیشت کے اصوؽ و قوانین گردش دولت 'فضوؽ خرچی سے اجتناب بخیلی 

ملات اؿ پر بہترین اصوؽ دے  دیے۔دیکھا جائے تو دور جدید کے سماجی علوؾ سے ائپسندیدی  میاہ  روی کی ترغیب لین دین کے معا

میں جو  اہمیت معیشت کی ہے اور اس حوالے سے قرآؿ و سنت نے جو ہداا ت دی ہیں شاید ہی کسی اور معاملے کے لیے دی ہوں ۔ 

ػ ایک صالح معاشرے کی بنیاد پڑی  بلکہ  کی معاشی پالیسی اورتعلیمات سے جو معاشی اصوؽ ملتے ہیں اؿ سے ہ  صرصلى الله عليه وسلم رسوؽ اللہ 



 (83)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

اس سے معاشرتی امن  اور عدؽ   کو بھی تقوت  ملی۔ایسا صالح  معاشی نظریہ  دنیا کے کسی بھی معاشی نظاؾ میں نہیں پاا  جاتا۔زیر نظر 

 دور میں اس کی تحقیق اس موضوع کے متعلق قرآؿ وحدیث کی تماؾ تعلیمات کو پیش ر نے کی ایک کاوش ہے۔نیز اسلاؾ کے زرں 

 عملی  مثالوں پر  بھی روشنی ڈالی جاے ی  ۔طرز تحقیق بیانیہ اور تجزا تی ہو گا۔

 سماجی ارتقاء کا اسلامی نظریہ 

 نے حضرت آدؾ اور اماں حوا کو 
ی
معاشرتی ارتقاء کی اگر ہم بات ر ں  تو اس کی تاریخ اسی وقت سے ہی شروع ہو گئی تھی جب اللہ تعالٰ

۔ی ن ع ع انساؿ ہمیشہ ب ب سے ب ب تر کی اش ش میں رہا جس کا یجہ م معاشرتی وع ع  اور اصلاح میں بہتری کی صورت میں زمین پر بھیجا

سامنے آتا رہا۔معاشرتی ارتقاء اور بقاء میں بہت سے عوامل ہیں اؿ عوامل کے بغیر کسی بھی معاشرے کی تعریف کی جاے ا  اس کے 

ھوری رہے ی ۔معاشرتی ارتقاء کی بات اگر عناصر ترکیبی کے لحاظ سے کی جائے تو اس کی ابتداء پہلے حوالے سے بات کی جائے تو وہ اد

 دو افراد کے زمین پر اتارتے ہی ہو گئی تھی۔قراؿ میں اللہ تعالیٰ اس کی طرػ اشارہ ر تے ہوے فرماتے ہیں۔

ى
ٰ
ث
ْ
ه
ُ
سٍ وَّ ا

َ
ه
َ
ًْ ذ مْ مِّ

ُ
لْىٰى

َ
ل
َ
ا خ اضُ اِهَّ هَا الىَّ یُّ

َ
ا
ٰۤ
 1یٰ

 ۔اے لوگو!ہم نے تم کو ایک مرد اور عورت سے یداا کیا

جبکہ دوسرے قوانین عناصر وہ ہیں جن سے معاشرے کی بقاء وابستہ ہے یعنی معاشرتی ارتقاء اور بقاء ایک دوسرے سے جڑے ہوئے 

تی ہم آہنگی سب اخلاقی ہیں۔قراؿ کے نزدیک معاشرتی استحکاؾ 'انساع ں کے باہمی تعلقات اداروں کی مناسب کارر دی  اور طبقا

اصوؽ و قوانین کے محتاج ہیں۔اخلاقی اصولوں کے غاب  ہونے سے معاشرتی نظم متاثر ہوتا ہے اور پھر اسے کوئی قاع ؿ کوئی ضابطہ 

 بھی درست نہیں ر  سکتا۔قراؿ میں ارشاد ہے۔

فَظَ 
َ
ا مُخْـسَفِيْـهَا ف

َ
مَسْه

َ
 ا
ً
سْيَت

َ
ًَ ك ـهْلِ نْ هُّ

َ
ـأ ا

َ
زَدْه

َ
آ ا

َ
ٌُ وَاِذ ىْ

َ
ل
ْ
يْـهَا ال

َ
حَمَّ عَل

َ
لُىْا فِيْـهَا ف

دْمِيْـسًا
َ
اهَا ج

َ
سْه دَمَّ

َ
ًَ  ف فٰى بِسَبِّ

َ
ـىْحٍ ۗ وَه

ُ
ًْ بَعْدِ ه لُسُوْنِ مِ

ْ
ًَ ال ىَا مِ

ْ
ى
َ
هْل

َ
مْ ا

َ
وَه

بِيْـسًا بَصِيْـسًا۔
َ
ـىْبِ عِبَادِهٖ خ

ُ
ه
ُ
 2بِر

ؽ کو)ب اش جب ہمارا ارادہ کسی بستی کو ہلاک ر نے کا ہو تو وہاں کے آسودہ ما

پر(مامور ر  دا تو وہ ائفرمانیاں ر تے رہے اور پھر اس پر حکم ثابت ہو گیا اور ہم نے 

ار را 

ھ

 

م

اسے ہلاک ر  دا  اور ہم نے ع ح کے بعد بہت سی امتوں کو ہلاک ر  ڈالا اور 

 پروردگار اپنے بندوں کے گناہوں کو جاننے اور دیکھنے والا ہے۔"

ی  کے جتنے بھی ادارے تشکیل دیے وہ سب ایک دوسرے کے ساتھ جڑے ہوے ہیں قرآؿ کا مقصود اللہ تعالیٰ نے اجتماعی زدگ

 وسیع اجتماعیت کا فروغ ہے۔خلافت کے حوالے سے اللہ کا ارشاد گرامی ہے۔

   
ً
لِيْفَت

َ
زْضِ خ

َ ْ
ىْ جَاعِلٌ فِى الْ ِ

ّ
ـتِ اِو

َ
ئِى

َ
مَلَ

ْ
ًَ لِل ٌَ زَبُّ ا

َ
 ك

ْ
                                             3  وَاِذ

اور جس وقت فرماا  آپ کے رب نے فرشتوں سے ہ  میں زمین پر انا  ایک خلیفہ 

                                   ناینے والا ہوں                                                                                                               

اجتماعی زدگی  کی عکاسی ر تی ہے۔ی ن ع ع انساؿ نے ہ  صرػ اس زمین کو آباد کیا بلکہ اس پر حکومت بھی کی۔ایک اور مقاؾ خلافت 

 پر ارشاد ربانی ہے

زْضِ 
َ ْ
 فِى الْ

ً
لِيْفَت

َ
ىَانَ خ

ْ
ا جَعَل  4 يَا دَاوُوْدُ اِهَّ



 (84)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

 ۔ہم نے تم کو زمین پر حاکم نایا  اے داؤد

و سدھار لاائ ہے۔انسانیت  کی تاریخ میں ہمیشہ انفرادی اور اجتماعی فلاح کے مختلف کاؾ ہوتے رہے لیکن اس حاکم کا کاؾ زمین میں فلاح 

کا تناسب ہمیشہ کم رہا نیز وہ اصوؽ و قوانین بھی ہ  تھے جن میں ایک اچھی اجتماعیت پنپ سکے اور بہترین مثالی معاشرہ پھل پھوؽ سکے 

ہ  صرػ انفرادی  بلکہ اجتماعی کامیابی اور مفادات کو مقدؾ رکھا بلکہ وہ اصوؽ و ضوابط بھی ۔اس کے برعکس دیکھاجاے تو اسلاؾ نے 

 دیے جن کی بدولت ایک بہترین فلاحی معاشرے کا عملی وجود ممکن ہوا۔

 عناصر:اسلامی معاشرے کی  خصوصیات و 

مفادات کو ترجیحی بنیادوں پر پھلنے پھولنے کے اسلاؾ دین فطرت ہے یہ ہ  صرػ انسانی  میل جوؽ کو تقوت  دیتا ہے بلکہ اؿ کے 

 مواقع بھی فراہم ر تا ہے۔صالح بنیاد  فراہم ر  کے ایسے عوامل کی حوصلہ شکنی ر تا ہے جو معاشرتی بگاڑ اور فساد کا سبب بنتے ہیں۔اور

ح کے لیے ئدئدہ د ہ ہوں۔اسلاؾ کا ایسے کاموں پر ہ  صرػ حوصلہ افزائی ر تاہے بلکہ اجرو ثواب کی ع ید سناتا ہے جو معاشرتی اصلا

معاشرتی نظاؾ ایسی بنیادوں پر استوار ہےجو ایک بہترین معاشرے کی تعمیر و اصلاح کے لیے مفید ہیں۔فلاحی معاشرے میں جو 

 خصوصیات پائی جاتی ہیں ذیل میں کچھ کا تذر ہ کیے دیتے ہیں۔

 -وحدت نسل انسانی:

 
ً
ت مَّ

ُ
مْ ا

ُ
خُى مَّ

ُ
مْسَهُـمْ  وَاِنَّ هٰرِهٓ ٖ ا

َ
عُـىٓا ا

َّ
ط

َ
خَل

َ
لُىْنِ ف اجَّ

َ
مْ ف

ُ
ى ا زَبُّ

َ
ه
َ
ا ّّ  وَّ

ً
احِدَة ّّ وَّ

سِحُىْنَ 
َ
ـدَيْـهِـمْ ف

َ
لُّ حِصْبٍ بِمَا ل

ُ
          5بَيْىَـهُـمْ شُبُسًا   و

ار را رب ہوں۔سو مجھ سے ڈرو۔مگر انہوں 

ھ

 

م

ار ری قوؾ ایک ہی قوؾ ہے اور میں 

ھ

 

م

یہ 

وہ اس پر ب ش ہے جو کے ٹکڑے ٹکڑے ر  دا  ہر گراپنے معاملے کو آپس میں قطع ر  

 ۔اؿ کے پاس ہے

 وحدت فکر انسانی:

 ٌَ صَ
ْ
ه
َ
 وَا

 ًَ ًَ وَمُىْرِزِيْ سِيْ ِ
ّ
یْنَ مُبَش بِيِّ

هُ الىَّ
ٰ
ـ
ّ
 الل

َ
بَعَث

َ
 ف

ًًۚ
احِدَة ّّ  وَّ

ً
ت مَّ

ُ
اضُ ا انَ الىَّ

َ
و

خَ 
ْ
اضِ فِيْمَا اخ مَ بَیْنَ الىَّ

ُ
حَمِّ لِيَحْى

ْ
ىِخَابَ بِال

ْ
فُىْا فِيْهِ ًۚ مَعَهُـمُ ال

َ
 6ل

"سب لوگ ایک ہی جماعت تھے پس اللہ نے نبیوں کو بھیجا جو ب ش خبری دینے والے 

اور اؿ کے ساتھ حق کے ساتھ کتاب اتاری تاہ  لوگوں میں اؿ ۔اور ڈرانے والے 

 باتوں کا فیصلہ ر ے جن میں وہ اختلاػ ر تے ہیں۔"

 امر بالمعروػ ونہی عن المنکر:

يْـسَ 
َ
ىْخُـمْ خ

ُ
سِ  ه

َ
ىْى

ُ ْ
ًِ الْ نْهَىْنَ عَ

َ
عْسُوْفِ وَج

َ ْ
مُسُوْنَ بِالْ

ْ
ا
َ
اضِ ج سِجَذْ لِلىَّ

ْ
خ
ُ
تٍ ا مَّ

ُ
  7ا

"تم وہ امت ہو جو لوگوں کے لیے نکالی گئی ہو تم نیکی کا حکم دیتے ہو اور برائی سے منع 

 ۔ر تے

 :مساوات

 بر ہیں۔قراؿ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔معاشرہ میں عدؽ و انصاػ قائم رکھنے کے لیے سب لوگ قاع ؿ کی نظر میں برا



 (85)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

مَ مِىْـهَا 
َ
ل
َ
خ ّّ احِدَةٍ وَّ فْعٍ وَّ ًْ هَّ

مْ مِّ
ُ
ى
َ
ل
َ
ل
َ
ـرِيْ خ

َّ
مُ ال

ُ
ى لُىْا زَبَّ

اضُ اجَّ ـهَا الىَّ يُّ
َ
ا

وِظَأءً ًۚ  ثِيْـسًا وَّ
َ
 ه

ً
 مِىْـهُمَا زِجَالً

َّ
                                    8شَوْجَهَا وَبَث

و اپنے رب سے جس نے تم کو ایک ہی اصل سے یداا کیا اور اس سے اس اے لوگو ڈر   “

 کے جوڑے نایئےاور اؿ دوع ں سے بہت سے مرد اور عورتیں پھیلائیں ۔

 مہ داری:ذاحساس 

خِهِ۔                     9ولىم زَاعٍ, وولىم مظؤوٌ عً زَعِيَّ

 کے بارے میں "خبر دار!تم میں سے ہر ایک شخص راعی ہے اور اس سے اس کی رعیت

                                                                       ۔سواؽ کیا جائے گا

 یہ وہ خصوصیات ہیں جو ایک صالح اور منظم معاشرے کا لازمی جز ہیں۔

 معیشت کی ضرورت واہمیت:معاشرتی/سماجی ترقی میں 

میں معیشت ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت رکھتی ہے۔علم معاشیات معاشرتی و سماجی علوؾ میں کسی بھی معاشرتی نظاؾ اور اسکی فلاح و کامیابی 

سب سے اہم تصور کیا جاتا ہے۔کیو نکہ معاشرتی ترقی کا انحصار معیشت کے مضبوط ستوع ں پر قائم ہوتا ہے۔اگر یہ ستوؿ کمزور ہو۔ تو 

و ئدقہ اور معاشی بد حالی کے ل  کا جو قشہ  پیش کیا ہے وہ توازؿ اور وہ معاشرہ جلد ہی انی شناخت کھو دیتا ہے۔اسلاؾ نے انسانی فقر

عدؽ پر قائم ہے۔یہ نظاؾ فرد اور معاشرہ دوع ں کی ضرورا ت کو ملحوظ رکھتا ہے۔مستحکم معاشی نظاؾ مستحکم معاشرے کا ضامن ہے جو 

شی آسودی  کو ب گواارا ور پرکونؿ زدگی   کی لاممت انفرادی اور اجتماعی مفادات کو سامنے رکھتے ہوئے احکامات صادر ر تا ہے۔معا

 ہے۔

ئ

سمجھا جاتا ہے۔اسلامی تعلیمات کی روسے معاشی تنگ دستی اور فقر و ئدقہ سے نا ہ طلب کی گ

10

                                           

س کی وجہ سے دنیا میں جو معاشی بحراؿ آا  ہے اس کی وجہ سے دنیا کے تقریباً تماؾ ممالک معاشی مسائل سے دوچار ہیں اور ا 19-کووڈ

نے مادی ترقی کو کئی برس پیچھے دھکیل دا  ہے۔افراط زر'بے روزگاری'پست معیار زدگی 'دولت کی غیر منصفاہ  تقسیم'زرعی 

 اور عدؽ پر بنی پسمادگی 'صنعتی پسمادگی  اور قلت ب راک جیسے مسائل  میں بے نا ہ اضافہ ہوا ہے اؿ تماؾ مسائل کا ل  مستحکم

معاشی پالیسیوں کے نفاذ پر ہے اور اسلامی نظاؾ معیشت ہی وہ واحد نظاؾ ہےجو ہ  صرػ صالح معاشی نظاؾ پیش ر تا ہے بلکہ اسے عملی 

 ۔طور پر ائفذ ر  کے دنیاے معیشت کو  مضبوط بنیادں  فراہم ر تا ہے

 معیشت قرآؿ کی روشنی میں:

 مقامات پر معیشت کا تذر ہ ر تے ہوے ارشاد فرماا  قرآؿ میں اللہ تعالیٰ نے مختلف

لِيَامَتِ 
ْ
ـسُهٝ يَىْمَ ال

ُ
حْش

َ
ه ا وَّ

ً
 ضَىْي

ً
ت

َ
ـهٝ مَعِيْش

َ
اِنَّ ل

َ
سِيْ ف

ْ
ًْ ذِه عْسَضَ عَ

َ
ًْ ا وَمَ

عْمٰى۔
َ
  11ا

ر  دا   اور جس نے میرے ذر  سے روگردانی کی تو اس کے لیے دنیاوی معاش تنگ"

 دؿ ادگھا اٹھائیں گے"جائے گا اور ہم اسے قیامت کے 

 ایک اور جگہ ارشاد ہے۔ 



 (86)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

حَيَاةِ 
ْ
خَـهُـمْ فِى ال

َ
عِيْش ظَمْىَا بَيْىَـهُـمْ مَّ

َ
ًُ ك حْ

َ
ًَ ًۚ ه هُـمْ يَلْظِمُىْنَ زَحْـمَذَ زَبِّ

َ
ا

 بَعْضُهُـمْ بَعْضًا 
َ
خِر يَخَّ ِ

ّ
ىْقَ بَعْضٍ دَزَجَاثٍ ل

َ
عْىَا بَعْضَهُـمْ ف

َ
يَا ًۚ وَزَف

ْ
ه الـدُّ

ا ۗ  سِيًّ
ْ
ا سُخ مَّ يْـسٌ مِّ

َ
ًَ خ  12وَزَحْـمَذُ زَبِّ

"ہم اؿ کے درمیاؿ دنیوی زدگی  میں اؿ کے )اسباب(معیشت کو  تقسیم ر تے ہیں 

 ہم اؿ میں سے بعض کو بعض پر فوقیت دیتے ہیں )کیا ہم یہ اس لیے ر تے ہیں(ہ ۔

 اؿ میں سے بعض بعض کا مذاؼ اڑائیں۔"

 :رکھا ہے ارشاد خداودگی ہےرزؼ کا زمہ اللہ  تعالیٰ نے اپنے ذمے لے 

هَا وَمُظْخَىْدَعَهَا ًۚ  سَّ
َ
مُ مُظْخَل

َ
ـهَا وَيَعْل

ُ
هِ زِشْك

ٰ
ـ
ّ
ى الل

َ
 عَل

َّ
زْضِ اِلْ

َ ْ
تٍ فِى الْ ًْ دَآبَّ وَمَا مِ

لٌّ فِىْ هِخَابٍ 
ُ
 13و

"اور زمین میں کوئی چلنے پھرنے والا )جادگار( نہیں ہے مگر )یہ ہ ( اس کا رزؼ اللہ پر 

 ہے"

 میں ہے۔10 تعالیٰ نے انساؿ کو انا  ائب  ناینے کے ساتھ ساتھ رف ػ بھی دا  جس کا ذر  سورہ اافاػ آت  زمین پر اللہ

سُوْنَ 
ُ
ى

ْ
ش

َ
ا ح  مَّ

ً
لِيْلً

َ
مْ فِيْـهَا مَعَايِشَ ۗ ك

ُ
ى
َ
ىَا ل

ْ
زْضِ وَجَعَل

َ ْ
مْ فِى الْ

ُ
اه ىَّ

َّ
دْ مَى

َ
ل
َ
 14 وَل

ار رے "بے شک ہم نے تم کو زمین میں تمکن و رف ػ عطا کیا او

ھ

 

م

ر ہم نے اس میں 

 لیے اسباب معیشت یداا کیے۔

 :ایک اور جگہ فرماا 

اشِكِیْنَ۔  يْـسُ السَّ
َ
هُ خ

ٰ
ـ
ّ
 15وَالل

 "اور اللہ بہترین رزؼ دینے والا ہے"

 معیشت حدیث کی روشنی میں:

 بی  ر م  کی زدگی   اور قرآؿ میں جس طرح مختلف مقامات پر معاش اور کسب معاش سے وابستہ آا ت سے راہنمائی ملتی ہے وہیں پر

اؿ کی قائم ر دہ  اسلامی نظاؾ حکومت سے عملی قوانین ملتے ہیں۔بلاشبہ حضور کی زدگی  تماؾ مسلماع ں کے لیے مشعل راہ ہے  اسی 

 طرػ قرآؿ میں اللہ پاک اشارہ فرماتے ہیں 

 
ٌ
ة

َ
ن سَ حَ  

ٌ
ة وَ سْ

ُ
ا  ِ

اللّٰه لِ  وْ سُ رَ يْ  فِ مْ 
ُ
ك

َ
ل  

َ
ن ا

َ
ك دْ 

َ
ق

َ
 16ل

ار رے لیے بہترین مونہ  ہے"رسوؽ کی زدگی 

ھ

 

م

  میں 

زدگی  کے ہر پہلو چاہے وہ انفرادی ہو ا  اجتماعی حضور کی زدگی  اسوہ کامل ہے۔حضور جب مدینہ تشریف لائے تو سب سے پہلا کاؾ جو 

وسائل و  آپ نے کیا وہ مسجد نبوی کا قیاؾ تھا۔دوسرے لفظوں میں را ست کا سیکرٹریٹ قائم ہو گیا اس کے بعد آپ نے معاشی

مسائل کی طرػ توجہ فرمائی اس سلسلے کا پہلا کاؾ جو آپ نے کیا وہ مواخات مدینہ تھا اس کی بدولت مکہ سے آنے والے مہاجرین کی 

سلہ ل  ہوا۔پائیدار معاشی ترقی کی طرػ  یہ پہلا قدؾ تھا جس کے نتائج رہتی دنیا  تک کے لیے مثاؽ بن 
م
رہاش  اور معاش کا 

تھا اور اس کی وجہ سے پسمادگہ طبقہ مزید پسمادگی  کی   کی وجہ سے مدینہ میں جو ہوددوںں نے سود کا جاؽ پھیلا رکھاگئے۔مواخات مدینہ



 (87)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

طرػ چلا جا رہا تھا اس سے بھی نجات مل گئی۔مواخات مدینہ سے قرضہ حسنہ کو فروغ ملا جس کی بدولت انفرادی طور پر لوگوں کی 

حالت بہتر ہوائ شروع ہو گئی۔

17

 

 ایک انقلابی قدؾ تھا ۔مستحکم اور پائیدار ترقی کی طرػ حضور کی بہترین حکمت عملی کی منہ بولتی تصویر تھی۔یہ 

اسلامی تعلیمات میں جگہ جگہ اعتداؽ اور میاہ  روی کی ا د دھانی ر وائی گئی ہے لیکن حضور کی زدگی  میں ہمیں اعتداؽ کی سنہری 

 د فرماا ۔مثالیں دیکھنے کو ملتی ہیں آپ نے ارشا

ةِ   
َ

عِيش
َ ْ
 الْ

ُ
ةِ هِصْف

َ
ق

َ
ف

َّ
تِصَادُ فِي الن

ْ
 18اِلِق

  ۔آدھی معیشت ہےخرچ میں اعتداؽ 

 ایک اور جگہ ارشاد ہے

خَصَدَ.
ْ
ًِ اك  مَ

ٌَ  19مَا عَا

 ۔"جس نے میاہ  روی اختیار کی وہ محتاج نہیں ہو گا"

 رزؼ حلاؽ کی طرػ ترغیب دینے کے لیے ارشاد فرماا 

  20عد فسیضت۔طلب الحلًٌ فسیضت ب

 ہے۔رزؼ حلاؽ کی اش ش فرض عبادت کے بعد اہم فریضہ 

 معاشی نظاؾ اور اس کے اصوؽ و ضوابط:

کسی بھی نظاؾ کے لیے اس کے اصوؽ وضوابط متعین ہوتے ہیں اؿ کے بغیر  کسی بھی نظاؾ کے مقاصد کا حصوؽ تقریباً ائ ممکن ہو جاتا 

  اؿ میں بعض ایسی بنیادی خامیاں نظر آئیں  جس کی نایء پر وہ نظاؾ انساع ں کو ہے۔دنیا کے  دوسرے معاشی نظاموں کے مطالعہ سے

 اور کہیں پر انساؿ کو مشین سمجھ ر  کاؾ لیا جاتا رہا سب سے

ئ

 خاطر ب اہ ئدئدہ ہ  دے سکے۔کہیں پر اؿ نظاموں میں افراط و تفریط پائی گ

اس زدگی  کے حوالے سے تو اصوؽ وضوابط مقرر ر  دیے لیکن آخرت کو  بڑی اور اہم خامی جو اؿ نظاموں میں پائی گئی وہ یہ ہے ہ 

 نظر ادگاز کیا گیا جب ہ  اس کے برعکس ہم اسلامی معاشی نظاؾ کو دیکھیں تو یہ نظاؾ ہر لحاظ سے یکتا بنیادی حیثیت کا حامل اور انتہائی

جامع نظاؾ ہے ۔

21

 

حالی نہیں ہوتا بلکہ ایک پر امن معاشرے کا قیاؾ کا حصوؽ ہوتا ہے۔ڈاکٹر کسی بھی معاشی  نظاؾ کا قصد   صرػ معاشی طور پر ب ش 

 طاہر القادری لکھتے ہیں۔

یہ بات صحیح نہیں ہے ہ  آج کے انساؿ کا اصل مسئلہ محض صنعتی ترقی کا حصوؽ  ا  یدااوار میں اضافہ ہے۔بلا شبہ صنعتی ترقی اور معاشی “

اس سے بھی زا دہ ضروری مسئلہ پورے معاشی نظاؾ کا ہے اور حقیقت میں معاشی ترقی  یدااوار میں اضافہ بڑی ضروری یزی ہے مگر

(economic development   کا انحصار  بھی اسی مجموعی نظاؾ پر ہے جس کی وجہ سے معاشی ترقی کا حصوؽ ممکن ہوتا ہے کیو نکہ

اشیا  اور خدمات  میں اضافہ  معاشی ترقی اور ب شحالی کا قصد  و  اس سے ہٹ ر  معاشی ترقی کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔زرعی یدااوار'صنعتی 

منشا تو ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ ایک ب شحاؽ 'بہترین  اور پر امن معاشرے کا قیاؾ بھی ضروری ہے۔"

22

 

 یعنی اسلاؾ کا معاشی نظاؾ انفرادی ب شحالی کے ساتھ ساتھ اجتماعی ب شحالی اور امن و اماؿ کا ضامن ہے۔

 اے۔ڈیمنٹ لکھتے ہیں۔-فیسر  ویپرو



 (88)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

Industrial development enriches a community which is 

sound  in its agriculture,it’s domestic and craft life,and 

it’s spiritual robustness.
23

                                                                                            

مادی ب شحالی کے ساتھ ساتھ روحانی ب شحالی بھی بہترین معاشی نظاؾ کی ایک 

 خصوصیت ہے اور یہ خصوصیت صرػ اور صرػ اسلاؾ کے نظاؾ میں پائی جاتی ہے۔

کیا ہے جس ہ  ڈاکٹر  طاہر القادری نے انی کتاب اقتصادا ت  اسلاؾ  میں اسلامی نظاؾ معیشت کے چند اہم اور بنیادی اصولوں کا تذر ہ 

 درج ذیل ہیں۔

 ملکیت امواؽ سے مراد صرػ امانت و نیابت ہے۔1

 زمین اور اس کی یدااوار میں اصلا تماؾ انساع ں کا حق برابر ہے۔2

 جملہ امواؽ میں حاجت د ہوں کا شرعی حق ہے۔ 3

 اصل رزؼ اور بنیادی حق معاش  میں تماؾ انساؿ برابر ہیں۔4

  را ست کی ذمہ داری ہے۔بنیادی حق المعاش کی فراہمی 5

 حراؾ ذرائع معیشت کا انسداد 6

 صرػ اورخرچ میں اقتصاد قائم رکھنا شرعی فریضہ ہے۔ 7

 ہر شہری کے لیے حتی المقدور کسب معاش ضروری ہے8

 کفالت عامہ کے نظاؾ کا اجراء وتنفیذ را ست کا فریضہ ہے9

 احتکار و اکتناز کا انسداد10

 ی مفادات پر ترجیح حاصل ہےاجتماعی مفاد کو انفراد 11

غیر سودی معیشت کا قیاؾ12

24

 

یہ ایسے سنہرے اصوؽ ہیں جو ہ  حضور اور خلفاے راشدین کے دور میں عملی طور پر  ائفذ العمل ہوے اور دنیاے عالم نے اؿ کے 

 ائددت  کو دیکھا اور انا ا  بھی۔

 :معاشی وسائل ذرائع کا پائیدار استعماؽ اور اسلامی تعلیمات

شی وسائل کے ذرے م موجودہ معاشی اور اقتصادی صورال ؽ میں بہتری لاائ اور تقبل ک کے لیے بہترین اسبا۔ وڑنڑائ یہ اقواؾ حدہ معا

کی پائیدار ترقی کا ایجنڈہ ہے۔اقتصادی پروگرامز میں جامع ا ور مثبت تبدیلی کے ساتھ اؿ مقاصد کو حاصل کیا جا سکتا ہے اقواؾ حدہ 

ترقی کے جو سترہ نکات پیش کیے ہیں اور اؿ پر عمل درآمد کے لیے جو طریقہ کار وضع کیا گیا ہے اسلاؾ میں چودہ سو ساؽ نے پائیدار 

پہلے ہ  صرػ اس حوالے سے بہترین اصوؽ دیے بلکہ عملی طور پر ایسے اقدامات کیے جو تا قیامت لوگوں کے لیے مشعل راہ 

گوں کے لیے مادی وسائل یداا ر  دیے ہیں اب یہ انساع ں پر نحصر  ہے ہ  وہ اؿ ہیں۔اللہ تعالیٰ نے قیامت تک آنے والے لو

وسائل کو کس طرح  استعماؽ ر  کے اس سے وقتی ئدئدہ اٹھاتا ہے ا  پھر آئندہ نسلوں  کے لیے اؿ وسائل تک رسائی کے لیے آسانیاں 

 پائیدار ترقی کے لیے بنیادی حیثیت رکھتے ہیں۔یداا ر تا ہے۔اسلاؾ کے معاشی نظاؾ میں وہ تماؾ خصوصیات موجود ہیں جو

25

 



 (89)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

اسلاؾ۔نے معیشت کا جو نظاؾ پیش کیا ہے وہ عین فطرت انسانی کے مطابق ہے بلکہ اس نظاؾ سے ایک ایسی تحریک یداا ہوتی ہے جو 

 بغیر جبر و زا دتی  کے انساؿ کو انی صلاحیتوں کے استعماؽ ر نے کی طرػ آمادہ ر تی ہے۔

 ر کی زدگی  سے پائیدار ترقی کے جو معاشی اصوؽ و قوانین  اور عملی مثالیں ملتی ہیں  ذیل میں اؿ کا جائزہ یتے  ہیں۔قرآؿ اور حضو

 -بنیادی حقائق:

 وہ تماؾ ذرائع وسائل جن پر انسانی معاش کا انحصار ہے وہ سارے کے سارے اللہ کے یداا ر دہ ہیں۔قراؿ میں ارشاد ہے۔ 

ـرِيْ جَعَلَ 
َّ
شْكِهٖ    هُىَ ال  زِّ

ًْ ىْا مِ
ُ
ل
ُ
ىْا فِىْ مَىَاهِبِـهَا وَو

ُ
امْش

َ
 ف

ً
ىْلً

ُ
ل
َ
زْضَ ذ

َ ْ
مُ الْ

ُ
ى
َ
ل

ىْزُ 
ُ
ش

ُّ
يْهِ الي

َ
  26وَاِل

ار رے لیے زمین کو راؾ کیا۔پس چلو )زمین( کی پہنائیوں میں اور 

ھ

 

م

وہی ہے جس نے 

 ۔ػ زدگہ ہو ر  مھیں  واپس آائ ہےکھاؤ اس )خدا( کا رزؼ اور اسی کی طر

 آزادی:معاشی 

کسی بھی معاشرے کی معاشی ب شحالی کے لیے ضروری ہے  ہ  افراد کو معاشی طور پر آزادی ہو ہ  وہ انی مرضی سے جو شعبہ چاہے 

اختیار ر  سکتا ہے۔بی  ر م  نے معاشی آزادی پر اس حد تک پابندی لگائی جتنی انسانیت  کی فلاح و ہبودد کے لیے ائزایر تھی۔ہر شخص 

سے اپنے رب کے سامنے جوابدہ ہے۔ انفرادی حیثیت

27

 

 حلاؽ و حراؾ کی حدود:

اسلاؾ کے قائم ر دہ معاشی نظاؾ میں حلاؽ و حراؾ کے فرؼ کو ملحوظ رکھا گیا۔سرمایہ داراہ  نظاؾ کی طرح اس نظاؾ کو بے لگاؾ نہیں 

 ادا کیا گیا۔ وڑنڑا گیا بلکہ حلاؽ و حراؾ کی حدود متعین ر  کے صالح معاشرے کی تعمیر میں اہم ر دار

 قرآؿ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

يْـهِـمُ 
َ
مُ عَل بَاثِ وَيُحَسِّ يِّ

َّ
ـهُـمُ الط

َ
سِ وَيُحِلُّ ل

َ
ىْى

ُ ْ
ًِ الْ عْسُوْفِ وَيَىْـهَاهُـمْ عَ

َ ْ
مُسُهُـمْ بِالْ

ْ
يَا

يْـهِـمْ ًۚ 
َ
ذْ عَل

َ
اه
َ
تِىْ و

َّ
ٌَ ال

َ
لً

ْ
غ
َ ْ
 وَيَضَعُ عَىْـهُـمْ اِصْسَهُـمْ وَالْ

َ
بَائِث

َ
خ

ْ
  28 ال

وہ )رسوؽ(اؿ کو بھلائی کا حکم دیتا ہے اور برائی سے روکتا ہے'پاک یزیں  اؿ کے 

اور ائپاک یزیں  اؿ پر حراؾ ر تا ہے'اور وہ بوجھ اور بندشیں ۔لیے حلاؽ ر تا ہے 

 اؿ پر سے اتارتا ہے جن سےوہ لدے اور جکڑے ہوے تھے۔"

 :شخصی ملکیت کا حق

 اللہ تعالیٰ اقتدار اعلیٰ ہے اس کی ملکیت اور اس کے عائد ر دہ حدود کے ادگر قرآؿ شخصی ملکیت  کا حق دیتا ہے۔

بَاطِلِ 
ْ
مْ بِال

ُ
مْ بَيْىَى

ُ
ى
َ
مْىَال

َ
ـىٓا ا

ُ
ل
ُ
و
ْ
ا
َ
 ج

َ
مَىُـىْا لً

ٰ
ًَ ا ـرِيْ

َّ
ـهَا ال يُّ

َ
 29 يَأ ا

ار ر

ھ

 

م

ے درمیاؿ تجارت ایک دوسرے کے ماؽ ائجائز طریقوں سے ہ  کھاؤ الا یہ ہ  

 ۔آپس کی رضاد ہی سےہو 

 غیر فطری تخیل:معاشی مساوات کا 

قرآؿ اس حقیقت کو اللہ تعالیٰ کی نایئی ہوئی فطرت کے ایک پہلو کی حیثیت سے پیش ر تا ہے ہ  دوسری تماؾ یزیوں کی طرح 

 انساع ں کے درمیاؿ رزؼ  اور وسائل زدگی  میں بھی مساوات نہیں ہے۔



 (90)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

ـرِ 
َّ
ىْقَ بَعْضٍ دَزَجَاثٍ وَهُىَ ال

َ
مْ ف

ُ
ـعَ بَعْضَى

َ
زْضِ وَزَف

َ ْ
 الْ

َ
ئِف

َ
لَ

َ
مْ خ

ُ
ى
َ
يْ جَعَل

مْ 
ُ
اه

َ
ج
ٰ
مْ فِىْ مَأ ا

ُ
ىَه

ُ
يَبْل ِ

ّ
 30ل

" وہ اللہ ہی ہے جس نے تم کو زمین کا خلیفہ نایا  اور تم میں سے بعض کو بعض کے اوپر 

ار ری آزماش  بلند درجے دیےتاہ  جو کچھ بھی تم لوگوں کو اس نے دا  ہے اس میں

ھ

 

م

 

 ر ے۔"

 اعتداؽ  کا راستہ:

 قرآؿ اس حقیقت کو بار بار بیاؿ ر تا ہے ہ  اللہ تعالیٰ نے دنیا میں انی نعمتیں اسی لیے یداا کی ہیں ہ  انساؿ اؿ سے ئدئدہ اٹھاے

 
ْ
ه
َ
ـرِيٓ ا

َّ
هَ ال

ٰ
ـ
ّ
لُىا الل اجَّ بًا ًۚ وَّ يِّ

َ
 ط

ً
لً

َ
هُ حَلً

ٰ
ـ
ّ
مُ الل

ُ
ى
َ
ا زَشَك ىْا مِمَّ

ُ
ل
ُ
 31خُـمْ بِهوَو

اور بچے رہو اس  اور کھاؤ اؿ یزیوں میں سے جو اللہ نے تم کو بخشی ہیں حلاؽ اور پاکیزہ

 ۔سے جس پر تم ایماؿ لانے ہو رب کی ائراضگی

 خرچی سے اجتناب : بخل اور فضوؽ

ہے اور ہمیں تا ا  گیا ہے ہ   جائز ذرائع سے حاصل شدہ دولت کو جمع ر ائ اور روکے رکھنے پر اسلامی تعلیمات میں سخت مذمت کی گئی

 بخیلی ایک بہت بڑی برائی ہے۔

دَهٝ  عَدَّ  وَّ
ً

رِيْ جَـمَعَ مَالً
َّ
ل
َ
صَةٍ ا

َ ُّ
لِّ هُمَصَةٍ لْ

ُ
ي ِ
ّ
 (2)  وَيْلٌ ل

ٓ
ـهٝ
َ
نَّ مَال

َ
يَحْظَبُ ا

ـدَهٝ 
َ
ل
ْ
خ
َ
مَتِ  (3) ا

َ
حُط

ْ
نَّ فِى ال

َ
يُىْـبَر

َ
   ل

َّ
لً

َ
 32(4) ه

چین اور بد گو ہے جس نے ماؽ جمع کیا اور  بڑی خرابی ہے ہر اس شخص کے لیے جو عیب

وہ  گن گن ر  رکھا وہ سمجھتا ہے ہ  اس کا ماؽ ہمیشہ اس کے پاس رہے گا۔ہرزا نہیں

 ۔جاے گا توڑ ڈالنے والی آگ میں پھینکا

ے ا  دوسری طرػ قرآؿ اس بات کی مذمت بھی ر تا ہے ہ  جائز طریقے سے حاصل کی گئی دولت  جو ائجائز کاموں میں خرچ ر 

 صرػ اپنے ہی عیش اور لطف و لذت پر اسے صرػ ر تا چلا جاے اللہ فرماتے ہیں۔

ظْسِفِیْنَ 
ُ ْ
 يُحِبُّ الْ

َ
هٝ لً ىْا ًۚ اِهَّ

ُ
ظْسِف

ُ
 ح

َ
سَبُىْا وَلً

ْ
ىْا وَاش

ُ
ل
ُ
و   33 وَّ

 خرچ لوگوں کو پسند نہیں ر تا۔خرچ میں حد سے ہ  زارو'اللہ فضوؽ 

 اخلاقی اقدار پر بنی معاشی نظاؾ:

 ر کی حدیث مبارہ  ہے!حضو

" الحلًٌ بین والحسام بین، وبينهما مشبهاث لً يعلمها هثیر مً الىاض، 

  34فمً اجلى الْشبهاث اطخبرا لديىه وعسضه،

حلاؽ بھی بالکل واضح ہے اور حراؾ بھی۔اور اؿ دوع ں کے درمیاؿ کچھ امور مشتبہ 

 بہاتت سے چا جن کا بہت سے لوگ علم نہیں رکھتے۔جس شخص نے اپنے آپ کو ہیں

 نے اپنے دین اور عزت کو چا لیا۔لیا اس 

 



 (91)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

 نظاؾ زکوٰۃ:

اسلاؾ کا تیسرا اہم رکن ہے۔قراؿ مجید میں نماز کے ساتھ ساتھ تیس بار زکوہ  کا ذر  آا  ہے۔یہ ماؽ  نقدی اور تجارتی ساماؿ ہر ڈھائی 

انفاؼ کی ایک حد مقرر ر  کے ایک فریضہ کے طور پر فیصد کے حساب سے لاگو ہوتی ہے۔حضور کو ہدات  کی گئی ہ  آپ کم سے کم 

 اسلامی را ست کی طرػ سے اس کے حصوؽ اور تقسیم کا کاؾ ر ں ۔

يْـهِـمْ  ِ
ّ
صَه

ُ
سُهُـمْ وَج هِّ

َ
ط

ُ
 ج
ً
ت
َ
مْىَالِـهِـمْ صَدَك

َ
ًْ ا  مِ

ْ
ر
ُ
 35خ

  ۔اے بی  اؿ کے امواؽ میں سے ایک صدقہ وصوؽ ر و

کو  نایا  گیا جنھیں عموماً غیر اسلامی را ستیں اہمیت نہیں دیتیں۔لیکن دین اسلاؾ نے زکوٰۃ کے مصارػ معاشرے کے ایسے لوگوں 

 سماجی ترقی کے فروغ کو ہمیشہ مقدؾ رکھا۔

 -ارتکاز دولت:

 اسلامی معاشی نظاؾ نے جو ارتکاز دولت کا تصور دا  ہے پائیدار ترقی میں یہ کلیدی حیثیت رکھتا ہے۔دولت کا چند ہاتھوں میں مرتکز ہو

جاائ بہت بڑے معاشی بحراؿ کا سبب بنتا ہے۔حضور کی معاشی حکمت عملی میں گردش دولت سر فہرست تھی قرآؿ میں بھی اسی 

 طرػ اشارہ ر تے ہوے اللہ رب العزت نے ارشاد فرماا 

هَ  
ٰ
ـ
ّ
لُىا الل تَهُىْا ًۚ وَاجَّ

ْ
اه
َ
مْ عَىْهُ ف

ُ
وْهُ وَمَا نَهَاه

ُ
ر
ُ
خ

َ
ٌُ ف طُىْ مُ السَّ

ُ
اه

َ
ج
ٰ
هَ  وَمَأ ا

ٰ
ـ
ّ
اِنَّ الل

ابِ 
َ
عِل

ْ
دِيْدُ ال

َ
 36ش

ار رے لڑے بغیر جو ماؽ ہاتھ لگا وہ اللہ اور اس کے رسوؽ کا اور قرابت 

ھ

 

م

بستی والو!

ار رے دولت د ہوں کے ہاتھ 

ھ

 

م

داروں کا یتیموں مسکینوں کا اور مسافروں کا ہے تاہ  

ہے وہ لے لو  میں ہی یہ ماؽ گردش ر تا ہ  رہ جائے۔اور مھیں  رسوؽ نے جو کچھ دا 

اور جس سے منع ر ے اس سے رک جاؤ اللہ سے ڈرتے رہا ر و یقیناً اللہ تعالیٰ سخت 

  ۔عذاب دینے والا ہے

 زمین کی آبادکاری:

اسلاؾ کا معاشی نظاؾ  دوع ں جہاع ں کی فلاح و کامیابی کا ضامن ہے۔معاشی ترقی کے لیے ایسی پائیدار اور قابل عمل تجاویز پیش کیں 

 رس نتائج نکلے۔معاشی ترقی میں جو وسائل بہت زا دہ اہم ہیں اؿ میں زمین کی آباد کاری سرفہرست ہےجس کے دو

زراعت کسب معاش کا اولین اور اہم ذریعہ ہے۔تماؾ انساع ں کی بنیادی ضرورا ت اسی شعبہ سے وابستہ ہیں پائیدار ترقی کے منصوبہ 

 ہے اس سلسلے میں حضور نے چودہ سو ساؽ پہلے ایسے عملی اقدامات  میں زراعت  اور اس سے وابستہ تماؾ امور پر خصوصی

ئ

توجہ دی گ

کیے جو ہ  دائمی بنیادوں پر استوار تھے 

37

  

اور اس سے اسلاؾ کے پائیدار اور ٹھوس اقدامات کا ایک اور ثبوت ملتا ہے۔قراؿ و حدیث میں بھی زمین کی آبادکاری کے حوالے 

 شاد ہے۔سے احکامات ملتے ہیں۔اللہ کا ار

عَامِهٖ 
َ
ى ط

ٰ
ظَانُ اِل

ْ
و ِ
ْ

سِ الْ
ُ
يَىْظ

ْ
ل
َ
زْضَ  ف

َ ْ
لْىَا الْ

َ
ل

َ
ـمَّ ش

ُ
ا ث أءَ صَبًّ

َ ْ
ا صَبَبْىَا الْ هَّ

َ
ا

ضْبًا
َ
ك ا وَعِىَبًا وَّ ىَا فِيْـهَا حَبًّ

ْ
بَد
ْ
ه
َ
ا
َ
اف لًّ

َ
   ش

ً
لً

ْ
خ

َ
ه بًا وَشَيْخُىْهًا وَّ

ْ
ل
ُ
  وَحَدَآئِمَ غ

ً
اهِهَت

َ
وَف

ا بًّ
َ
ا ّّ مْ وَ  وَّ

ُ
ى
َّ
خَاعًا ل مْ مَّ

ُ
عَامِى

ْ
و
َ
  38لًِ



 (92)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

یعنی انساؿ انی غذا پر نظر ڈالے ہم پہلے زمین پر پانی برساتے ہیں اور پھر اسے شق 

ر تے ہیں اور پھر اسکی روئیدی  سے طرح کی یزیں  یداا ر تے ہیں اائج کے 

دانے'انگور کی بیلیں'سبزی 'ترکاری زیتوؿ کا تیل 'کھجور کے ب شے درختوں کے جھنڈ 

ار رے ئدئدے اور  قسم قسم کے میوے

ھ

 

م

 طرح طرح کے چارےاور یہ سب کچھ 

ار رے جاع روں کے لیے ہوتا ہے۔

ھ

 

م

 

زراعت قابل اعتماد اور سب سے اہم معاشی وسیلہ ہے اسلاؾ کا معاشی نظاؾ  اس کے لیے چند ذرائع اور وسائل تجویز ر تا ہے جو ہ  

 درج ذیل ہیں

  بنجر زمینوں کی آباد کاری 

  جاگیرں ۔بی  ر م  کی عطا ر دہ 

 وسائل آب پاشی کی ترقی و توسیع 

 لگاؿ اور  ماؽ زااری کی تخفیف 

 کاشت کاروں کے لیے خصوصی مراعات۔ 

 بنجر زمینوں کی آباد کاری:

زراعت کی ترقی کے لیے انتہائی قابل اعتماد  اور اہم وسیلہ زمینوں کو آباد ر ائ ہے۔اسلاؾ کا معاشی نظاؾ ترغیب دیتا ہے ہ  دنیاوی 

کے لیے زراعت کے پیشہ کو ترقی دینے کے لیے ضروری ہے ہ  بنجر اور بے آباد زمینوں کو آباد کیا جائے۔بی  ر م  نے امت  ب شحالی

 کو ترغیب دیتے ہوے ارشاد فرماا 

 39ھى احم بھافیظذ لًحد لمً  عمس ازضا 

جس شخص نے ایسی زمین کو کاشت کے قابل نایا  جو کسی کی ملک نہیں تو وہ شخص اس کی 

 ۔ کا ق  ہےملکیت

 ایک اور جگہ ارشاد ہے

 40مً احیا ازضا میدذ فھی لہ 

 جس کسی نے مردہ )بنجر (زمین کو زدگہ کیا 

ئ

 ۔وہ اسکی ہو گ

 :بی  ر م  کی عطا ر دہ جاگیرں 

 کاشت کاری حضور نے زمینوں کو آباد ر نے کے حوالے سے جو انقلابی اقدامات کیے اؿ میں سے ایک یہ بھی تھا ہ  مفتوحہ زمینوں کو

 کے لیے کچھ صحابہ کو عطا ر  دں ۔

عً اطماء بيذ ابی بکس زضہ اللہ عىھما: ان زطىٌ اللہ صلی اللہ علیہ 

 41وآلہ وطلم اكطع شبیر زضہ اللہ عىہ ازضا بخیبر فیھا شجس وهخل 

حضرت اسماء بنت ابو بکر کہتی ہیں :رسوؽ نے حضرت زبیر کو خیبر سے ایک قطع زمین 

 ت  فرماا  جس میں درخت اور کھجور کے یڑ  تھے"۔       بطور جاگیر عنا



 (93)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

اؿ احادیث مبارہ  سے واضح ہوتا ہے ہ  حضور نے زمینی یدااوار کو بڑھانے کے حوالے سے بہترین حکمت عملی اختیار ر تے ہوے 

نے والے حالات نے ثابت کیا ہ  زمینوں کو تقسیم ر  دا  تاہ  وہ ب د بھی اس سے ئدیدہ اٹھائیں اور دوسروں کو بھی مستفید ر ں ۔ا

 معاشی فیصلے پائیدار ترقی کے لیے انتہائی مفید ثابت ہوے۔

 وسائل آب پاشی کی توسیع و ترقی:

 ۔اسلاؾ کے اقتصادی نظاؾ نے وسائل آب پاشی کے بہتر استعماؽ اور اؿ کی توسیع و ترقی کے لیے چند اصوؽ و ضوابط ترتیب دیے ہیں 

پانی کا چشمہ کسی کی ذاتی ملکیت ہ  ہو تو اس سے آب پاشی کا حق تماؾ انساع ں کو حاصل ہے۔بی  ر م  نے ارشاد اگر کوئ کنواں تالاب ا  

تماؾ مسلماؿ تین اشیاء پانی گھاس اور آگ میں برابر کے شریک ہیں۔": فرماا 

42

 

 ھداائی کا کاؾ کس اتمامؾ سے کیا۔اس فلاحی اسلاؾ کے معاشی نظاؾ کی تاریخ تا تی ہے ہ   خلفائے راشدین اور دیگر خلفاء نے  نہروں کی

 کاؾ کا صحیح آغاز حضرت عمر ئدروؼ کے دور خلافت میں ہوا۔

 :لگاؿ اور ماؽ زااری میں کمی

کے جذبہ کاشت لگاؿ ا  ماؽ زااری کو زراعت میں ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت حاصل ہے اس میں کمی  ا  زا دتی  زمیندار اور کاشت کار 

۔اسلاؾ کے معاشی نظاؾ میں زمیندار اور کاشت  کار دوع ں برابر ہیں۔معاوضے کے تعین میں عدؽ کی بجاے تے ہیںکاری کو متاثر ر 

 احساؿ کا معاملہ ر نے کی ترغیب ملتی ہے۔

 حضور نے خیبر کی فتح کے بعد وہاں کی اراضی ہودد خیبر کے قبضہ میں مخابرہ کا معاہدہ ر  کے رہنے دں ۔جب یدااوار کی وصولی کے

وقت حضرت بدیاللہ بن رواحہ اؿ کے ہاں تشریف لے گئے تو جو جملے انہوں نے یدااواری حصہ کی وصولی کے لیے اؿ سے کہے وہ 

منصفاہ  لگاؿ کے لیے بنیاد ہیں۔

43

 

 کیا مگر آپ نے حضرت بدی اللہ بن رواحہ کو بھیجا ہ  وہ یدااوار کو آپ اور ہودد کے درمیاؿ تقسیم ر  آئیں۔ہودد نے انھیں ہدیہ پیش

ار رے ماؽ ہڑپ ر  لوں بلکہ اس لیے بھیجا ہے ہ  

ھ

 

م

انہوں نے یہ ہ  ر  لوٹا دا  ہ  بی  ر م  نے مجھے اس لیے نہیں بھیجا ہ  میں 

ار رے اور رسوؽ کے درمیاؿ یدااوار تقسیم ر وں  اور تم جو پورا اختیار ہے ہ  اگر یہ پسند ر تے ہو ہ  میں عملداری ر  کے اس کا 

ھ

 

م

ر  دوں  اور نصف  نصف بانٹ دوں تو میں اس کے لیے تیار ہوں اور اگر تم یہ پسند ر و ہ  ب د عمل درامدی ر  کے اور کنکوت ر   تخمینہ

کے نصف ر  دو تو مجھے یہ بھی منظور ہے۔یہ بات سن ر  ہوددی کاشت کار پکار اٹھے یہی وہ عدؽ ہے جس کی بدولت زمین و آسماؿ کا 

سلسلہ قائم ہے"

44

 

 :ری اور اسلامی تعلیماتشجر کا

 :حضور کی ایک حدیث ہے 

بِيِّ 
ًِ الىَّ ، عَ ًٍ ًِ مَالِ عِ بْ

َ
و
َ
ًْ ؤ : صلى الله عليه وسلم عَ ٌَ ا

َ
لَ »ك

َ
و
َ
إ
َ
سْطًا ف

َ
سَضَ غ

َ
ًْ مُظْلِمٍ غ مَا مِ

 
ٌ
ت
َ
هُ بِهِ صَدَك

َ
انَ ل

َ
 و

َّ
 إِلً

ٌ
ت وْ دَابَّ

َ
ظَانٌ ؤ

ْ
 "45«.مِىْهُ إِو

ؿ  چوپایہ ا  پردگہ نہیں کھاتا مگر جو بھی مسلماؿ درخت لگاتا ہے اور اس کا پھل کوئی انسا

 وہ اس مسلماؿ کے لیے قیامت تک  کے لیے صدقہ بن جاتا ہے۔

 :ایک اور روات  ہے



 (94)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

لً يغسض مظلم غسطا ولً يصزع شزعا، فياول مىه إوظان، ولً دابت، ولً 

 46ش يء، إلً واهذ له صدكت 

چردگ پردگ اور جو بھی مسلماؿ کوئی درخت لگاتا ہے ا  کاشتکاری ر تا ہے تواس سے 

انساؿ ا  حیواؿ  سے غذا حاصل ر تے ہیں جو ہ  اس مسلماؿ کے لیے  صدقہ بن جاتا 

                                                        ہے۔

اؿ احادیث سے یہ بات تو عیاں ہے ہ  اسلاؾ نے جو بھی معاشی اقدامات کیے وہ وقتی نہیں تھے بلکہ آنے والی 

  نظر ر ک ر  کیے گئے۔نسلوں کو پیش

 صنعتوں کا قیاؾ:

اسلاؾ میں ہاتھ سے روزی کمانے والے جو اللہ کا محبوب بندہ قرار دا  گیا ہے۔اسلامی تعلیمات کی رو سے رزؼ حلاؽ کی اش ش اور اس 

 کے حصوؽ کے لیے جدو جہد ر ائ  فرض عبادتوں کی طرح ایک عبادت ہے حضور کا ارشاد ہے

 47د فسیضت طلب الحلًٌ فسیضت بع

 ۔حلاؽ رزؼ کا طلب ر ائ دوسرے فرائض کے بعد ایک فریضہ ہے 

عہد نبوی میں مدینہ میں پاچہ بافی تلوار سازی اور لکڑی کے ساماؿ کی صنعتیں وڑنٹے پیمانے پر جاری تھیں۔مدینہ کے انصار نے 

 کا کاؾ بھی ہوتا تھا حضرت ہوددوںں سے کپڑا بننا رنگ سازی تلوارں  اور کاشت کاری کے آلات نایائ سیکھے تھے

ئ

۔عہد نبوی میں بڑھ

ابو رافع لکڑی کے پیالے نایا  ر تے تھے۔حضرت خباب لوہے کا کاؾ ر تے تھے اور زوںر بھی نایتے تھے۔حضرت سلماؿ ئدرسی 

ؾ ر تے تھے۔حضرت منجنیق نایائ بھی جانتے تھے اور کھجور کی پتیوں سے ٹور ی اور چٹائی بھی نایتے تھے۔حضرت ابن درید قصائی کا کا

عثماؿ طلحہ جن کو حضور نے کعبہ کی کنجی عطا کی تھی وہ درزی کا کاؾ ر تے تھے۔حضرت زینب دستکاری میں ماہر تھیں۔وہ کھاؽ جو 

دباغت دے ر  جوتے نایتی تھیں  اور اللہ کے راستے میں صدقہ ر تی تھیں۔

48

 

معاشی نظاؾ  نہات  جامع اور انسانی فطرت  کے عین مطابق ہے۔چین نے اوپر کی اؿ تماؾ مثالوں سے یہ واضح ر ائ ہے ہ  اسلاؾ  کا 

وڑنٹی صنعتوں کے فروغ کے ئدرمولے پر عمل ر تے ہوے گھریلو صنعت کو بہت فروغ دا  ہے یہی وجہ ہے ہ  چین کی معیشت دنیا 

 کی ایک طاقتور معیشت کے طور پر سامنے آئی ہے۔

 اسلامی نظاؾ معیشت کی خصوصیات:

 ؾ کی چند اہم خصوصیات کا تصر ذ ذر  درج ذیل ہے۔اسلامی نظا

دردی اور احساؿ کا برتاؤ ر تے ہیں۔یہ نظاؾ اجتماعی 
م
اسلامی معاشی نظاؾ  میں افراد ایک دوسرے کے ساتھ بے غرض رضاکاراہ  ہ

ے کے ساتھ ہم آنگ انصاػ کے ساتھ ساتھ انفرادی عدؽ و انصاػ کی تلقین بھی ر تا ہے۔معاشی اور اخلاقی اقدار کو ایک دوسر

ر ائ اسلامی معیشت کی ایک اہم خصوصیت ہے۔معیشت کے مسائل کو انفرادی سطح پر ل  ر نے کی بجاے اجتماعی سطح پر ل  ر نے 

 کو  فوقیت دی گئی ہے۔

کی منازؽ طے الغرض اسلاؾ کی معاشی تعلیمات  ایسی تعلیمات ہیں جس میں ایک صحت د ہ فلاحی معاشرہ پرواؿ چڑھ ر  پائیدار ترقی 

 ر  سکتا ہے۔اور اسی نظاؾ کی بدولت  پائیدار ترقی کے مقاصد کا حصوؽ ممکن ہے۔



 (95)            ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأؤ 

 خلاصہ:

اسلامی نظامی معیشت اسلاؾ کا ایک مکمل معاشی نظاؾ ہے اور اس کی بنیاد قراؿ و سنت اور فقہی اصوؽ و قوانین پر رکھی گئی ہے اس 

ئی خامی نہیں ہے کیونکہ یہ اللہ تبارک و تعالی کی طرػ سے دا  گیا ہے۔ جب تک نظاؾ میں باقی نظاموں کی طرح کسی بھی قسم کی کو

اسلامی معاشی نظاؾ کو معاشرے میں مکمل طور پر ائفذ نہیں کیا جائے گا وہ معاشرہ کسی بھی طرح سے معاشی استحکاؾ حاصل نہیں ر  سکتا 

گا اور اس کی وجہ سے معاشرے کے کچھ افراد کو فوائد حاصل ہوں اگر اسے استحکاؾ ملے گا بھی تو عارضی جو چند سالوں پر مشتمل ہو

گے لیکن باقی معاشرہ معاشی بدحالی کا شکار رہے گا سماجی معاشی مسائل کا ایک ہی ل  اسلاؾ کا بہترین معاشی نظاؾ ہے جس کا اطلاؼ ر  

 ۔کے کوئی بھی اسلامی معاشرہ ترقی کی راہ پر گامزؿ ہو سکتا ہے

 

 

 

 

 

                                                             

1
Sūrah al-Ḥujurāt 49:13 

2
 Sūrah al-Naḥl 16:17 

3
 Sūrah al-Baqarah 2:30 

4
 Sūrah Ṣād 38:26 

5
 Sūrah al-Ṭūr 52:53 

6
 Sūrah al-Ṭūr 52:53 

7
 Sūrah Āl ‘Imrān 3:110 

8
 Sūrah al-Nisā’ 4:1 

9
 Imām Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, Bāb al-Mar’ah 

Rā‘iyah fī Bayti Zawjihā, Ḥadīth 5200 
10

 Sayyid Abul A‘lā Maudūdī, Ma‘āshiyāt-e-Islām (Islāmic Publications, san-e-ashā‘at 

2013), ṣ. 71 
11

 Sūrah al-Nūr 24:20 
12

 Sūrah al-Sajdah 32:43 
13

 Sūrah Hūd 11:6 
14

 Sūrah al-Anbiyā’ 21:11 
15

 Sūrah al-Jumu‘ah 62:11 
16

 Sūrah al-Aḥzāb 33:21 
17

 Zainat Rasheed, Muwākhāt wa Mīthāq-e-Madīnah ke Tanāzur meṅ Iṣlāḥ-e-Mu‘āshirah, 

University of Karachi 
18

 Aḥmad bin al-Ḥusain al-Bayhaqī, Shu‘ab al-Īmān, Ḥadīth 5067 
19

 Aḥmad bin Ḥanbal, Musnad Aḥmad (Maktabah Raḥmāniyyah Urdu Bāzār Lahore, san-e-

ashā‘at nadārad), Ḥadīth 4269 
20

 Muhammad bin ‘Abdullāh al-Khaṭīb al-Tabrīzī, Mishkāt al-Maṣābīḥ, Ḥadīth 2781 
21

 Asrār Aḥmad, Islām kā Ma‘āshī Niẓām, Anjuman Khuddām-ul-Qur’ān Lahore, san-e-

ashā‘at nadārad, ṣ. 23 
22

 Asrār Aḥmad, Islām kā Ma‘āshī Niẓām, Anjuman Khuddām-ul-Qur’ān Lahore, san-e-

ashā‘at nadārad, ṣ. 23 
23

  V.A dement,Development in a Traditional society,p.67 
24

م    Muhammad Ṭāhir al-Qādrī, Iqtiṣādiyāt-e-Islām (Minhāj-ul-Qur’ān, 2007), ṣ. 167 



 (96)            راہنمائی کی تتعلیما استعماؽ اور اسلامی اروسائل و ذرائع کا پائید معاشی کے لیے ترقی سماجی 

 

                                                                                                                                                                            

25
 Muhammad Ṭāhir al-Qādrī, Iqtiṣādiyāt-e-Islām (Minhāj-ul-Qur’ān, 2007), ṣ. 167 

26
 Sūrah al-Mulk 67:15 

27
 Muhammad Ṭāhir al-Qādrī, Iqtiṣādiyāt-e-Islām, ṣ. 89 

28
 Sūrah al-A‘rāf 7:157 

29
 Sūrah al-Nisā’ 4:29 

30
 Sūrah al-An‘ām 6:165 

31
 Sūrah al-Mā’idah 5:88 

32
 Sūrah al-Humazah 104:1,4 

33
 Sūrah al-A‘rāf 7:31 

34
 Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Bāb Faḍl man Istadadda li-Dīnihī, 

Ḥadīth 52 
35

 Sūrah al-Tawbah 9:103 
36

 Sūrah al-Ḥashr 59:7 
37

 Asrār Aḥmad, Islām kā Ma‘āshī Niẓām, ṣ. 98 
38

 Sūrah ‘Abasa 80:32,24 
39

 Muhammad Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Kitāb al-Muzāra‘ah, Bāb man Aḥyā 

Arḍan Amwāt, Ḥadīth 322 
40

 Muhammad bin ‘Īsā al-Tirmidhī, Jāmi‘ al-Tirmidhī, Maktabah Raḥmat-e-‘Ālamīn Lahore 

(2005), Kitāb al-Muzāra‘ah, Ḥadīth 35 
41

 Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Kitāb al-Jihād wa-l-Siyar, Kān al-

Nabī Yu‘ṭī, Ḥadīth 789 
42

 Abū ‘Ubayd Qāsim bin Sallām, Kitāb al-Amwāl, Bāb al-Iqṭā‘, ṣ. 34 
43

 Abū ‘Ubayd Qāsim bin Sallām, Kitāb al-Amwāl, Bāb al-Iqṭā‘, ṣ. 34 
44

 Abū ‘Ubayd Qāsim bin Sallām, Kitāb al-Amwāl, Bāb al-Iqṭā‘, ṣ. 34 
45

 Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Ḥadīth 87 
46

 Muhammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Bukhārī, Ḥadīth 567 
47

 Muhammad bin ‘Abdullāh al-Khaṭīb al-Tabrīzī, Mishkāt al-Maṣābīḥ, Ḥadīth 2781 
48

 Sayyid Faḍl-ur-Raḥmān, Ma‘īshat-e-Nabavī (Zawwar Academy Karachi, san-e-ashā‘at 

20139), ṣ. 85 

 


