
 (808)                           ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

Malik Yar Muhammad (MYM) Research Center (SMC-Private) Limited, Bahawalpur 

 

 : منتخب تفاسیر احکاؾ القرآؿ کی روشنی میں تجزیاتی و تقابلی مطالعہنجس اجزاء پر مشتمل ادویات کی شرعی حیثیت 

The Islamic Legal Status of Medicines Containing Impure (Najis) Ingredients: 

An Analytical & Comparative Study in the Light of Selected Juristic  

Exegeses of the Holy Qur'an (Tafāsīr Aḥkām al-Qurʾān) 
M Akram ul haque 

Govt Graduate College Gulberg, Lahore: Lecturer, Department of Islamic 

Studies. Email: ikram654ulhaq@gmail.com 

Dr. Hafiz Muhammad Arshad Iqbal 

Assistant Professor, Faculty of Arabic & Islamic Studies ,Allama Iqbal 

Open University, Islamabad. Email: arshad.iqbal@aiou.edu.pk 

This research paper examines the Shariah status of the use of impure 

and forbidden ingredients in modern pharmaceuticals. This research 

is based on the principles of the Qur'an's prohibition and has been 

argued by selected exegesis of the Ahkam al-Qur'an. The paper 

attempts to provide a solution to this complex problem by adopting 

exegetical, jurisprudential, comparative and analytical research. Key 

topics of research include the importance of treatment in Islam, the 

concept of impurity, and the Shariah rules for the use of medicines. 

The main point of the paper is the application of two important 

jurisprudential rules–Transformation/Metamorphosis (i.e. the 

complete change in the nature of the impure substance) and 

Necessity/Compulsion (permission to use haram in a state of severe 

compulsion) – to modern pharmaceutical products. In this study, a 

comparative analysis of the opinions of the Hanafi, Maliki, Shafi'i 

and Hanbali schools of jurisprudence has been presented and it has 

been made clear that although the use of medicines containing impure 

ingredients is forbidden under normal circumstances, in the case of 

metabolism, when the impure ingredient loses its original nature and 

is transformed into a new and pure substance, its use becomes 

permissible. Similarly, when there is a serious threat to the life or 

health of a patient and there is no halal alternative medicine available, 

there is a provision for the use of such medicine as required under the 

Emergency Rule. The paper also presents practical recommendations 

in the light of the fatwas of the international jurisprudential 

academies, emphasizing the establishment of international standards 

for the certification of halal medicines, encouraging pharmaceutical 

companies to develop halal alternatives, and discharging their 

mailto:ikram654ulhaq@gmail.com
mailto:arshad.iqbal@aiou.edu.pk


 (809)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

responsibilities to Muslim patients and doctors in this regard. The 

essence of the research is that the principles of Islamic Shariah have 

the potential to address modern medical challenges, provided they are 

applied in depth and with insight. 

Keywords: Islamic Medical Ethics, Halal Pharmaceuticals, Impurity 

(Najāsah) in Shariah, Istihālah (Transformation), Principle of 

Necessity (Ḍarūrah), Comparative Fiqh 

 تعارػ اور پس منظرتحقیق کا  .8

 تحقیق کا پس منظر اور بیاؿِ مسئلہ  .8.8

کا صلى الله عليه وسلم آپ جیسا کہ  اسلاؾ نے صحت وعلاج کو بہت اہمیت دی ہے اور اس کے بارے میں تعلیمات فراہم کی ہیں،

هُ شِفَاءً )ارشادہے
َ
 وَضَعَ ل

ه
مْ يَضَعْ دَاءً إِلا

َ
َ ل ه

إِنه اللَّ
َ
، ف ِ

ه
دَاوَوْا عِبَادَ اللَّ

َ
ِ ۔"ت

ه
ىا: يَا رَسُىلَ اللَّ

ُ
ال

َ
 دَاءً وَاحِدًا، ق

ه
وْ دَوَاءً( إِلا

َ
أ

هَرَمُ 
ْ
الَ: ال

َ
ہر بیماری کا علاج پیدا کیا ہے  اے اللہ کے بندوں!علاج کرو کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بڑھاپے کے علاوہ’’ ۔"وَمَا هُىَ؟ ق

1

س  ا،

  اور اس کے مصالح کا خیاؽ رکھتی ہے۔ ہے واضح ہوتا ہے کہ شریعت علاج کی ترغیب دیتی  سےمبارکہ  حدیث 

دوا سازی کی جدید صنعت نے انسانی صحت کو بہتر بنانے میں اہم کردار ادا کیا ہےتاہم اس میں بسا اوقات نجس اجزاء کا استعماؽ ناگزیر  

مثلاً مردار اور خنزیر سے حاصل شدہ ،ہوتا ہے یا اس کا متبادؽ موجود ہوتا ہے لیکن دوا بنانے والی کمپنی حراؾ اجزاء استعماؽ کرتی ہے

  اور سیرمز میں نجس اور

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

 کا کیپسولز میں استعماؽ اور الکحل کا سالوینٹ کے طور پر مختلف اشیاء میں استعماؽ اور بہت سی و

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 

کیونکہ نجاست کے استعماؽ کی حراؾ اجزاء کا استعماؽ ہوتا ہے۔نجس اشیاء کا ادویہ میں استعماؽ مسلمانوں کے لیے مسائل پیدا کرتا ہے 

کا  اسلاؾ میں اجازت نہیں ہے۔اب اگر ایسی ادویہ کا کوئی جائز متبادؽ موجود نا ہو اور خاص اس دواء کا استعماؽ ناگزیر ہو تو اس صورت 

 ضرورت ،اضطرار اور استحالہ کے قواعد کا سمجھنا بہت اہم ہے۔ حکم جاننے کے لیے

 قرآنی اساس اور شفاء کا تصور: .8.2

زَابٌ  ہے:  ارشادِ باری تعالیٰ  میں  میں حضرت ایوب علیہ السلاؾ کے واقعہ مجید  قرآؿِ 
َ
ش سَلٌ بَارِدٌ وَّ

َ
ت
ْ
ا مُغ

َ
ضْ بِزِجْلِكَ هٰذ

ُ
رْك
ُ
"اپنا ا

پاؤں )زمین پر( مارو، یہ ہے ٹھنڈا چشمہ نہانے اور پینے کے لیے" 

2

تعالیٰ اس آیت کی تشریح میں بیاؿ کرتے ہیں کہ اللہ  کراؾ   مفسرین

نے حضرت ایوب علیہ السلاؾ کی دعا قبوؽ فرمائی اور انہیں ایک چشمے کے پانی کے ذریعے شفا عطا کی

3

۔ اس پانی سے غسل کرنے اور 

اسے پینے سے اؿ کی ظاہری اور باطنی بیماریاں دور ہوگئیں 

4

زَابٌ  نیز سورت النحل میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے 
َ
ىْنِهَا ش

ُ
زُجُ مِنْ بُط

ْ
يَخ

اسِ م  
َّ
لن ِ
ّ
آءٌ ل

َ
هٗ فِيْهِ شِف

ُ
اه ىَ

ْ
ل
َ
 ا
ٌ
لِف

َ
ت
ْ
 خ

5

اؿ )شہد کی مکھیوں( کے پیٹوں سے ایک پینے کی چیز نکلتی ہے جس کے رنگ مختلف  ’’

یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ بیماریوں سے شفاء کے لیے مادی اسباب اختیار کرنا ‘‘ہوتے ہیں اور جس میں لوگوں کے لیے شفا ہے

 کے حکم کے عین مطابق ہے۔اللہ تعالیٰ 

 مسئلہ کی نوعیت اور تحقیق کا دائرہ کار    .2

 مقصدِ تحقیق .2.8

 اس تحقیق کا بنیادی مقصد عصرِ حاضر کی ادویات میں نجس اجزاء کے استعماؽ کا منتخب تفاسیر احکاؾ القرآؿ کی روشنی میں تجزیاتی وتقابلی

اور ضرورت   کے استعماؽ کے احکاؾ کا تعین کیا جا سکےکہ عاؾ حالات میںمطالعہ کرنا ہے تاکہ جدید ادویاتی مصنوعات میں نجاست 



 (880)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

 ادویہ کا استعماؽ کس حد تک جائز ہے۔  کے حالات میں اؿ نجس اجزاء پر مشتمل  ومجبوری

 منہج تحقیق .2.2

براہ راست مختلف فقہی مذاہب کی تفسیری ،فقہی ،تقابلی اور تجزیاتی منہج اختیار کیا جائے گا ۔تفاسیر احکاؾ القرآؿ سے   اس تحقیق میں

 حکم آراء کا تقابلی جائزہ لیا جائے گا۔جدیدسائنسی معلومات کی روشنی میں ادویاتی اجزاء کا تجزیہ کیا جائے گا تاکہ موجودہ مسائل کا تحقیقی

 کرنے میں معاوؿ ہو گی۔معلوؾ کیا جا سکے،یہ تحقیق عصرِحاضر میں نجس اجزاء پر مشتمل ادویات کی حلت وحرمت کے مسائل کو حل 

 نجاست اور طہارت کا شرعی مفہوؾ .3

نجاست لغوی اعتبار سے گندگی، پلیدی، اور ناپاکی کو کہتے ہیں۔ اصطلاحی طور پر یہ ہر اس شے کو کہا جاتا ہے جس سے شرعاً نفرت کی 

ست کی دو بڑی اقساؾ بیاؿ کی ہیں: نجاستِ ہو۔ فقہاءِکراؾ رحمہم اللہ تعالیٰ نے نجا  شریعت نے پاک کرنے کا حکم دیا  جائے اور جسے

حکمیہ )جو بظاہر نظر نہ آئے مگر شریعت نے اسے ناپاک قرار دیا ہو، جیسے بے وضو ہونا( اور نجاستِ حقیقیہ )جو بظاہر محسوس ہو، جیسے 

خوؿ، پیشاب، پاخانہ، خنزیر کا گوشت، مردار کا گوشت وغیرہ(۔

6

 

 ضوابطکے شرعی اصوؽ و ادویہ کے استعماؽ  .3.8

 اسلاؾ نے علاج معالجے کے لیے کچھ بنیادی اصوؽ و ضوابط بھی مقرر کیے ہیں، جن میں سب سے اہم دوا کا حلاؽ اور پاک ہونا ہے۔

علاج کے لیے استعماؽ ہونے والی ادویات کا بذات خود حلاؽ اور پاک ہونا  : حلاؽ اور پاکیزہ اشیاء کا استعماؽ .3.8.8

ضروری ہے۔

7

  

شریعت اسلامیہ میں انسانی جاؿ کی حفاظت کو اولین ترجیح دی ہے۔ اگر کسی  :اصوؽ اضطرار کی صورت میں   .3.8.2

بیماری کا علاج حلاؽ اور پاکیزہ اشیاء سے ممکن نہ ہو اور مریض کی جاؿ بچانے کے لیے کسی نجس یا حراؾ چیز کا 

ؽ کی ائش ہ ہے)مجبوری( کی حالت میں بقدرِ ضرورت اس کے استعما "اضطرار"استعماؽ ناگزیر ہو جائے، تو 

8

 ۔ 

 کی حرمت کا ثبوت  نصوصِ شرعیہ سے نجاست کے استعماؽ .3.2

ىْا مِنْ فرماتے ہیں:   اور حراؾ اشیاء سے اجتناب کے واضح احکاؾ موجود ہیں۔ اللہ تعالیٰ قرآؿ و سنت میں نجس
ُ
ل
ُ
ىْا ك

ُ
مَن
ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
هَا ال ي 

َ
ا
ٓ
يٰ

 ِ
زُوْا لِِلٰ

ُ
ك
ْ
مْ وَاش

ُ
ك
ٰ
ن
ْ
ق
َ
بٰتِ مَا رَس يِّ

َ
  ط

َ
عْبُدُوْن

َ
اهُ ت مْ اِيَّ

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك
ْ
"اے ایماؿ والو! کھاؤ پاکیزہ چیزوں میں سے جو ہم نے تمہیں عطا کی اِن

ہیں، اور اللہ کا شکر ادا کرو اگر تم اسی کی عبادت کرتے ہو

9

مَ اور اس سے اگلی آیتِ مبارکہ میں ہے‘‘  وَالدَّ
َ
ة
َ
يْت
َ ْ
مُ الْ

ُ
يْك
َ
مَ عَل مَا حَزَّ

َّ
اِه

يْرِ اٰللِّٰ  
َ
هِلَّ بِهٖ لِغ

ُ
زِيْزِ وَمَآ ا

ْ
خِن

ْ
حْمَ ال

َ
اس نے تو تم پر  مردار، خوؿ، خنزیر کا گوشت اور وہ جانور حراؾ کیے ہیں جن پر اللہ کے سوا ’’وَل

کسی اور کا ناؾ پکارا گیا ہو

10

اپنی تفسیر "احکاؾ القرآؿ" میں   ماخذ ہے۔علامہ جصاص رحمۃ اللہ علیہ"یہ آیت حرمتِ نجاست کا بنیادی 

نجاست کی حرمت پر دلالت کرتی ہے اور ہر اس چیز کو "اهما حرم علیکم المیتۃ والدم ولحم الخنزیر"  فرماتے ہیں کہ آیت 

حراؾ قرار دیتی ہے جس میں یہ اجزاء شامل ہوں

11

 ۔ 

 

 

 



 (888)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

 میں اطلاؼ فقہی قواعد کلیہ کا ادویات کے باب .4

 ادویات میں نجاست کے مسائل کے حل کے لیے چند فقہی قواعد کلیہ نہایت اہم ہیں: 

 )ضروریات ممنوعات کو مباح کر دیتی ہیں(" الضرورات تبیح المحظورات"  .4.8

ت اس اصوؽ کا مطلب یہ ہے کہ شدید مجبوری اور بہت ضرورت کے حالات میں ممنوعہ اشیاء کے استعماؽ کی شریعت میں اجاز

میں مردار ،خوؿ اور خنزیر  سورۃ البقرہ ،ہے،اس قاعدے کی بنیاد قرآؿ وسنت اور مفسرین کراؾ رحمۃ اللہ علیہم کی تفاسیر میں ملتی ہے

کے گوشت کو حراؾ قرار دیا گیا ہے۔

12

 

 کہ  ک کسی ص ک کو علامہ ابن العربی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر "احکاؾ القرآؿ" میں اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں

کھانے کی شدید ضرورت لاحق ہو جائے اور مردار کے علاوہ کوئی اور چیز دستیاب نہ ہو، تو اسے اس حد تک کھانے کی اجازت ہے جس 

سے وہ ہلاکت سے بچ سکے۔

13

 

 قاعدے کا اطلاؼ اور شرائط: .4.2

  ک:  ہو گاصورت حاؽ میں لاگو   قرآؿ وسنت کی نصوص سے واضح ہوتا ہے کہ یہ قاعدہ اس

ایسی صورت حاؽ پیش آ جائے جہاں نجس اور حراؾ اجزاءپر مشتمل میڈیسن استعماؽ  اشد ضرورت پائی جائے: .4.2.8

 اندیشہ ہو ۔  کیے بغیر جاؿ جانے کا یا کسی عضو کے تلف ہو جانے کا یا سخت جسمانی نقصاؿ میں مبتلا ہونے کا

 تو نجس اجزاء پر مشتمل دوائی کا استعماؽ جائز نہیں اگر حلاؽ میڈیسن موجود ہو میڈیسن دستیاب نا ہو :  حلاؽ .4.2.2

 ہے۔

ممنوعہ چیز کا استعماؽ صرػ اس حد تک کیا جائے جس سے ضرورت پوری ہو جائے،  استعماؽ بقدرِ ضرورت ہو: .4.2.3

 عَادٍ حد سے تجاوز کرنا جائز نہیں۔ )آیت میں "
َ

یْرَ بَاغٍ وَلا
َ
 " سے واضح ہے(ػ

بنیادی مقصد جاؿ بچانا یا شدید   ایسے حالات میں نافذ ہو گا  ک  ری کےبیما  یہ قاعدہجاؿ بچانا مقصود ہو:  .4.2.4

 نقصاؿ سے محفوظ رہنا ہو۔

 "  )مفاسد کو دور کرنا مصالح کو حاصل کرنے سے مقدؾ ہے(درء المفاسد مقدم علی جلب المصالح" .4.3

 ہوں، اور نقصاؿ زیادہ ہو، تو اس یہ قاعدہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اگر کسی عمل میں فائدہ اور نقصاؿ دونوں پہلو 

نقصاؿ کو دور کرنا زیادہ اہم ہے، چاہے اس سے کوئی فائدہ حاصل نہ ہو سکے۔ دوا کے باب میں اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر 

دوا کسی دوا میں نجس اجزاء شامل ہوں اور اس کا استعماؽ بڑے نقصاؿ )جیسے بیماری کا بڑھنا یا موت( سے بچاتا ہو، تو اس 

 ۔کے استعماؽ کی ائش ہ ہو گی

 )دو برائیوں میں سے ہلکی برائی کو اختیار کرنا( "اخف المفسدتین" .4.4

 ک دو مفاسد میں سے ایک کا انتخاب ناگزیر ہو جائے، تو اس برائی کو اختیار کیا جاتا ہے جو نسبتاً کم ہو۔ دواؤں میں نجاست کے مسئلے 

دوا کے استعماؽ اور علاج نہ کرانے، دونوں صورتوں میں نقصاؿ ہو، تو وہ صورت  میں یہ قاعدہ اس وقت کارآمد ہوتا ہے  ک نجس



 (882)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

قرطبی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر "الجامع لاحکاؾ القرآؿ" میں اس بات پر زور دیتے ہیں   اختیار کی جائے جس میں نقصاؿ کم ہو۔علامہ

ؿ بچ سکےکہ ضرورت کے وقت حراؾ کا استعماؽ صرػ اس حد تک جائز ہے جس سے جا

14

 ۔ 

 ۔ دواؤں میں نجس اجزاء کے استعماؽ پر فقہی مذاہب کے مواقف .4.5

 فقہی مذاہب میں دواؤں میں نجس اجزاء کے استعماؽ پر مختلف آراء پائی جاتی ہیں، جو بنیادی طور پر استحالہ اور اضطرار کے قواعد پر مبنی

 ہیں۔

احناػ کا عمومی رجحاؿ استحالہ کو تسلیم کرنے کا ہے۔ اؿ کے نزدیک اگر کوئی نجس شے اپنی ماہیت :  حنفیہ  .4.5.8

تبدیل کر کے کسی دوسری شے میں تبدیل ہو جائے، تو وہ پاک ہو جاتی ہے، جیسے شراب کا سرکہ بن جانا۔ دواؤں 

۔ جاگ ے میں بھی اگر نجس اجزاء کی ماہیت مکمل طور پر تبدیل ہو جائے تو وہ پاک سمجھے

15

۔ اضطرار کی صورت 

۔میں حنفی فقہ میں علاج بالنجاست کی ائش ہ موجود ہے بشرطیکہ کوئی حلاؽ متبادؽ دستیاب نہ ہو 

16

 

مالکیہ بھی ضرورت اور اضطرار کے تحت نجس دواؤں کے استعماؽ کو جائز قرار دیتے ہیں، لیکن اؿ کا   مالکیہ: .4.5.2

زیادہ محتاط ہے۔ تاہم، اگر کسی دوا میں نجاست اتنی کم مقدار میں ہو کہ وہ  رجحاؿ استحالہ کے معاملے میں نسبتاً

ختم ہو جائے اور اس کا کوئی اثر باقی نہ رہے تو اس کے استعماؽ کی اجازت دیتے ہیں۔علامہ ابن  سے استہلاک

استدلاؽ کیا جا العربی نے اضطرار کی صورت میں مردار کھانے کی اجازت دی ہے، جس سے علاج بالنجاست پر بھی 

سکتا ہے۔ 

17

 

شافعی فقہ میں علاج بالنجاست کو عاؾ طور پر حراؾ قرار دیا گیا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حراؾ چیزوں  شوافع: .4.5.3

میں شفا نہیں رکھی۔ اؿ کے نزدیک اضطرار کی حالت میں صرػ جاؿ بچانے کی حد تک مردار کھانے کی اجازت 

ختم ہو جائے اور اس کی کوئی ماہیت باقی نہ رہے، تو اس کے استعماؽ سےک ہے،  تاہم اگر نجس چیز دوا میں استہلا

کی ائش ہ موجود ہو سکتی ہے۔ 

18

 

حنابلہ کا موقف بھی شافعیہ سے ملتا جلتا ہے۔ اؿ کے نزدیک نجس چیزوں سے علاج جائز نہیں۔ تاہم،  حنابلہ: .4.5.4

ہ نہ ہو، تو نجس چیز کے استعماؽ کی اجازت دی شدید اضطرار کی صورت میں،  ک جاؿ بچانے کے لیے کوئی اور چار

 ہے۔

19

 

ظاہر کرتا ہے کہ اضطرار اور استحالہ وہ بنیادی اصوؽ ہیں جن کی بنیاد پر ادویات میں نجس اجزاء کے   جائزہ  مسالک اربعہ کا یہ اجمالی

 استعماؽ کا شرعی حکم طے کیا جاتا ہے۔

 مصنوعات۔ استحالہ )تبدیلی ماہیت( کا اصوؽ اور ادویاتی  .5

۔ یہ تصور جدید دواسازی کے تناظر میں خاص  حث  ہوتی ہےنجس اشیاء کے پاک ہونے کی میں استحالہ ایک اہم فقہی تصور ہے جس

 اہمیت کا حامل ہے، جہاں نجس یا حراؾ اجزاء کو کیمیائی تبدیلیوں کے ذریعے دیگر اجزاء میں تبدیل کیا جاتا ہے۔

 



 (883)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

 ماہیت" یا "تبدؽ عین" کا مفہوؾاستحالہ کا فقہی تعارػ: "تبدؽ  .5.8

استحالہ عربی زباؿ کا لفظ ہے جس کا مطلب ہے کسی چیز کی حالت،شکل یا ماہیت کا تبدیل ہو جانا ،فقہی اصطلاح میں استحالہ سے مراد یہ 

 حراؾ نا رہے ہے کہ کسی نجس یا حراؾ شے کی اصل ماہیت یا عین بدؽ کر ایک نئی شے کی صورت اختیار کر لے،جس کے بعد وہ نجس یا

اسے تبدؽِ ماہیت یا تبدؽِ عین بھی  ،،یہ تبدیلی اتنی بنیادی ہو کہ اس کی پہلی صورت ختم ہو جائےاور اس پر نیا ناؾ اور نیا حکم لاگو ہو

 کہتے ہیں۔

 کا قاعدہ"النجاسة إذا استحالت زالت" استحالہ کے فقہی مبانی و دلائل:  .5.2

) ک  "النجاسۃ إذا استحالت زالت"رفرما ہیں۔ سب سے اہم دلیل یہ قاعدہ ہے: استحالہ کے جواز کے پیچھے کئی دلائل کا

 نجاست ماہیت تبدیل کر لے تو وہ زائل ہو جاتی ہے(۔

تماؾ فقہاء کا اس بات پر اتفاؼ ہے کہ شراب  ک خود بخود سرکہ میں تبدیل ہو مثاؽِ شراب سے سرکہ بننا:  .5.2.8

 شراب اپنی اصل میں نجس اور حراؾ ی۔ جائے، تو وہ پاک اور حلاؽ ہو جاتی ہے۔ حالانکہ

20

یہ اس بات کا  ثبوت 

 ہے کہ ماہیت کی تبدیلی سے حکم بدؽ جاتا ہے۔

اماؾ طحاوی رحمہ اللہ نے اپنی تفسیر میں اس کی مثاؽ دی ہے کہ  ک مردار جل مردار سے نمک بننا یا راکھ بننا:  .5.2.2

جائے تو اس کی اصلیت تبدیل ہو جاتی ہے اور اب اس  کر راکھ ہو جائے یا نمک کے ڈھیر میں شامل ہو کر نمک بن

پر نجاست کا حکم لاگو نہیں ہوتا۔

21

 

  دواؤں میں استحالہ کی عملی صورتیں اور شرعی حکم .5.3

 دواسازی کی صنعت میں استحالہ کی کئی عملی صورتیں پائی جاتی ہیں:

 کیپسو .5.3.8

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 ؽ(فارماسیوٹیکل مصنوعات میں حیوانی اجزاء کا استعماؽ )بشموؽ 

 اکثر خنزیر یا دیگر حراؾ جانوروں کی ہڈیوں اور کھالوں سے حاصل  

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 کی تیاری کے عمل میں خاؾ ماؽ )ہڈیاں، ہوتا

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

ہے۔ 

ی کے ذریعے کیمیائی عمل سے گزارا جاتا ہے، جس سے اس کی پروٹین کی ساخت بنیادی طور پر تبدیل ہو جاتی 

لکل

کھاؽ( کو تیزاب یا ا

کئی معاصر فقہی اکیڈمیز اور علماء اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ  پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ تبدیلی استحالہ کے زمرے میں آتی ہے؟ہے۔ سواؽ یہ 

 کا حصوؽ ایک ایسا کیمیائی عمل ہے جس میں خاؾ ماؽ کی اصل ماہیت اس حد تک تبدیل ہو جاتی ہے کہ وہ ایک نئی شے بن جاتا 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 ۔حلاؽ قرار دیا جا سکتا ہے ہے، اس لیے اسے پاک اور

 کیمیائی ترکیب  کے ذریعے نجس مادے سے پاک دوا کی تیاری .5.3.2

جدید کیمسٹری میں بعض اوقات نجس مادوں کو بطور خاؾ ماؽ استعماؽ کر کے بالکل نئے کیمیائی مرکبات تیار کیے جاتے ہیں جن کی 

اء سے کوئی ایسا مرب  تیار کیا جائے جو کیمیائی طور پر اس ماہیت اصل مادے سے یکسر مختلف ہوتی ہے۔ مثلاً، اگر خنزیر کے اجز

 سے مختلف ہو اور اس میں خنزیر کی کوئی خصوصیت باقی نہ رہے، تو یہ بھی استحالہ کی ایک صورت ہو گی۔

 

 



 (884)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

  اور سیرؾ میں خنزیر یا دیگر نجس اجزاء کی موجودگی اور اؿ کا استحالہ .5.3.3

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

 و

  اور سیرمز کی تیار

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

اگر اؿ نجس اجزاء  ی کے دوراؿ  خنزیر کے خلیوں یا دیگر نجس جانوروں کے اجزاء کو استعماؽ کیا جاتا ہے،بعض و

۔ کی ماہیت مکمل تبدیل ہو جائے تو یہ استحالہ کے تحت پاک ہوں ے

22

  

 استحالہ کے اثبات میں سائنسی رائے کی اہمیت .5.4

استحالہ کے اثبات کے لیے سائنسی رائے کی حجیت ایک کلیدی حیثیت رکھتی ہے۔ علماء کو جدید سائنسدانوں کی اس رائے پر انحصار کرنا 

 و لر سطح پر اس حد تک تبدیل ہو چکی ہے کہ اسے ایک نئی شے سمجھا جا سکے۔ اگر کیمیائی 
ی کی
ل

پڑتا ہے کہ آیا کسی نجس مادے کی ماہیت ما

ثابت ہو جائے کہ اصل نجس مادے کی کوئی بھی خصوصیت )بشموؽ اس کی شناخت( موجود نہیں ہے، تو فقہی طور پر تجزیے سے یہ 

 کے معاملے میں سائنسی ماہرین کی رائے کو بنیاد  جیسےاستحالہ کا حکم لگایا جا سکتا ہے۔معاصر فقہی اداروں 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

اسلامی فقہ اکیڈمی نے 

 بنایا ہے۔

  میں استحالہ پر استدلاؽمنتخب تفاسیر کی روشنی .5.5

 یا ویکسین کے بارے میں تفصیل نہیں ملتی، تاہم اؿ میں استحالہ کے بنیادی 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

اگرچہ قدیم تفاسیر احکاؾ القرآؿ میں براہ راست 

 ادویاتی مسائل پر لاگو کیا جا سکتا ہے۔  اصوؽ پر حث  ملتی ہے، جسےمعاصر

احناػ کے نقطہ نظر کے مطابق استحالہ کو تسلیم کرتے ہیں۔ وہ  جصاص   علامہجصاص )احکاؾ القرآؿ(:  .5.5.8

شراب کے سرکہ میں تبدیل ہونے کو بطور مثاؽ پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ  ک کوئی چیز اپنی اصل ماہیت 

 سے بدؽ جائے تو اس پر نیا حکم لاگو ہوتا ہے۔ اؿ کی تفسیر اس بات کی تائید کرتی ہے کہ اگر نجس اجزاء کی ماہیت

۔ں ےمکمل طور پر تبدیل ہو جائے تو وہ پاک ہو 

23

  

ابن العربی مالکی نقطہ نظر سے استحالہ پر حث  کرتے ہیں۔ اگرچہ مالکیہ   علامہ ابن العربی )احکاؾ القرآؿ(: .5.5.2

استحالہ کے معاملے میں قدرے محتاط ہیں، لیکن شراب کے سرکہ بننے کے مسئلے میں وہ بھی ماہیت کی تبدیلی کو 

اضطرار کو بھی ایک اہم قاعدہ قرار دیتے ہیں، اور فرماتے ہیں کہ "اللہ تعالیٰ نے صرػ پاکیزہ  وہکرتے ہیں۔  تسلیم

چیزوں کو مباح کیا ہے، لیکن اضطرار کی صورت میں حراؾ چیزیں بھی حلاؽ ہو جاتی ہیں"

24

اس سے یہ استدلاؽ کیا 

 نجس اجزاء والی ادویات جائز ہو سکتی ہیں۔جا سکتا ہے کہ اگر استحالہ نہ ہو سکے، تو اضطرار کے تحت 

وہ بھی شراب کے سرکہ میں تبدیل ہونے  ،قرطبی بھی مالکی مفسر ہیں  علامہ قرطبی )الجامع لاحکاؾ القرآؿ(: .5.5.3

کو استحالہ کی ایک مثاؽ قرار دیتے ہیں اور اس سے پاکیزگی کا حکم اخذ کرتے ہیں۔ وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ 

 کی عین  ب بدؽ جائے تو اس پر نجاست کا حکم باقی نہیں را۔ اگر کسی نجس چیز

25

اؿ تفاسیر سے یہ ثابت ہوتا ہے 

کہ استحالہ کا اصوؽ اسلامی فقہ میں تسلیم شدہ ہے اور اسے جدید ادویاتی مصنوعات میں نجس اجزاء کے حکم کو سمجھنے 

 کے لیے استعماؽ کیا جا سکتا ہے۔

 



 (885)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

 اجزاء: ماخذ، اشکاؽ اور شرعی حیثیت جدید دواسازی میں نجس و حراؾ .6

جدید دواسازی میں مختلف خاؾ ماؽ  یعنی فعاؽ اور غیر فعاؽ اجزاء( استعماؽ ہوتے ہیں۔ یہ اجزاء قدرتی، مصنوعی یا نیم مصنوعی ذرائع 

 دے ک کے عمل (، بلینڈنگ اور شکلPurificationسے حاصل کیے جاتے ہیں۔ دوا کی تیاری کے مراحل میں کیمیائی ترکیب، تنقیہ )

 شامل ہوتے ہیں۔

شامل ہیں جو بیماری پر اثر  Active Pharmaceutical Ingredients (APIs )اس میں خاؾ ماؽ: .6.8.8

)معاوؿ اجزاء( جو دوا کو شکل، استحکاؾ اور افادیت فراہم کرتے ہیں۔ اؿ  Excipientsانداز ہوتے ہیں، اور 

Excipients الکحل، سٹیرئیٹس، فلیورز، اور رنگ شامل ہو سکتے ہیں ،

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

میں 

26

نجس بسا اوقات  ، جن میں 

 شامل ہوتے ہیں۔ اجزاء 

کچھ ادویات کی تیاری میں انزائمز کا استعماؽ ہوتا ہے جو اکثر حیوانی یا مائکروبیل ذرائع  فارماسیوٹیکل انزائمز: .6.8.2

سے حاصل ہوتے ہیں

27

یا غیر حلاؽ شدہ جانوروں کے ہوں تو   اؿ ادویہ کے   جانوروں، اور اگر یہ انزائمز نجس

 جواز کی  تحقیق ضروری ہے۔

 سے بنے   کیپسوؽ: .6.8.3

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

ادویات کی ایک بڑی تعداد کیپسوؽ کی شکل میں ہوتی ہے جن کے خوؽ عموماً 

ہوتے ہیں

28

 خنزیر یا غیر شرعی طور پر ذبح 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

لوں سے حاصل ہوتی جانوروں کی ہڈیوں اور کھا کیے گئے ۔ یہ 

 ہے۔

6.8.4. :

 

ن

 

س
 ی ک
ج

 

ن

  کی  شربت، ا

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

  اور و

 

ز

 

ن

 

ش
 ی ک
ج

 

ن

اؿ میں الکحل کو بطور سالوینٹ یا محافظ استعماؽ کیا جاتا ہے۔ بعض ا

 تیاری میں انسانی یا حیوانی )بشموؽ نجس جانوروں کے( خلیے یا خوؿ کے اجزاء استعماؽ ہوتے ہیں۔

 کیپسوؽ کا مسئلہ : شرعی حکم اور اضطرار .6.2

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 

 ایک پروٹین ہے جو کولاجن)

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

Collagen۔( سے حاصل ہوتا ہے ( یہ زیادہ تر خنزیرPorcine Gelatin یا گائے )

(Bovine Gelatin کی کھاؽ اور ہڈیوں سے ) خنزیر یا ایسے جانور سےحاصل کرتے ہیں 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

ہو جسے شرعی طریقے  حاصل ۔ اگر 

 کیپسوؽ کے علاوہ کوئی دوسرا مؤ

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

ثر سے ذبح نا کیا گیا ہو، تو اس کا استعماؽ حراؾ ہے ۔تاہم  اگر کسی بیماری کے لیے خنزیر سے بنے 



 (886)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

ر کی بنا پر استعماؽ کیا ناگزیر ہو، تو اسے اضطرا بہت ہو اور اس دوا کا استعماؽ جاؿ بچانے یا شدید بیماری سے بچنے کے لیے  نا موجود متبادؽ

 جا سکتا ہے۔

و ؽ( کا استعماؽ اور فقہی رائے .6.3

 

ھی

 

ی ت

 الکحل )ا

و ؽ( کئی ادویات میں بطور سالوینٹ )محلل(، محافظ )

 

ھی

 

ی ت

( استعماؽ ہوتی ہے۔ اس Carrier( یا ناقل )Preservativeالکحل )ا

)ناپاک اور گندا( قرار دیا گیا ہے۔ کے شرعی حکم کا بنیادی ماخذ قرآؿ مجید ہے جہاں شراب یعنی خمر کو "رجس" 

29

کیا ادویات  اب ۔

 میں استعماؽ ہونے والی الکحل بھی اسی حکم میں آتی ہے؟ یہ ایک اہم فقہی سواؽ ہے۔

نے کراؾ جیسے مفسرین ِ رحمۃ اللہ علیہ مفسرین نے "رجس" کی نوعیت پر حث  کی ہے کہ آیا یہ حسی نجاست ہے یا معنوی۔ اماؾ قرطبی

اکثر علماء اس بات پر متفق ہیں کہ اگر الکحل کی ماہیت  جس کے مطابق اقواؽ بیاؿ کیے ہیں۔ ذیل میں فقہاء کے مختلفاس آیت کے 

اس کی مقدار اتنی قلیل ہو کہ وہ نشہ آور نہ رہے، یا وہ انگور اور کھجور سے حاصل کردہ  خمر نہ  یاکیمیائی عمل سے بدؽ چکی ہو )استحالہ(،

استعماؽ کی ائش ہ ہے ہو، تو دوا میں اس کے

30

البتہ، احتیاط کا تقاضا یہی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو الکحل سے پاک ادویات کو ترجیح ،

 دی جائے۔

 و پیوند کاری میں انسانی و حیوانی اجزاء کے استعماؽ کا شرعی حکمادویات  .6.4

 ، سیرمز

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

 ہوتے ہیں۔ مثلاً:، اور ہارمونز کی تیاری میں انسانی یا حیوانی اجزاء استعماؽ بعض و

ک انجینئرنگ کے ہیں ہوتی کچھ اقساؾ کی انسولین خنزیر یا گائے کے پینکریاس سے حاصل  انسولین: .6.4.8

 

 ی
ٹ

 

 ی
ٹ ج 

۔ اب 

ہےہوتی ذریعے انسانی انسولین تیار 

31

 ۔

 ی ا رین: .6.4.2
 یہ ایک خوؿ کو پتلا کرنے والی دوا ہے جو اکثر خنزیر کی آنتوں سے حاصل ہوتی ہے۔ ہ ٹ

6.4.3. : 

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

  و

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

( استعماؽ ہوتے ہیںPorcine cell linesکی تیاری میں خنزیر کے خلیے ) بعض و

32

 ۔

ا ء کے استعماؽ پر فقہاء کی .6.4.4

 

ض
ع
لیکن ضرورت کی صورت میں اس کی ائش ہ معلوؾ ہوتی مختلف آراء ہیں، انسانی ا

رحمۃ  ابن العربیعلامہ نجس جانوروں کے اجزاء کے استعماؽ پر استحالہ یا اضطرار کے قواعد لاگو ہوتے ہیں۔ہے اور 

اضطرار کی صورت میں جاؿ بچانے کے لیے حراؾ چیزوں کے استعماؽ کو جائز قرار دیتے ہیں۔  اللہ علیہ 

33

 

 خوؿ سے ماخوذ ادویات: پلازما، خوؿ کے فیکٹرز اور دیگر مصنوعات کا علاج میں استعماؽ .6.4.5

تیار کی جاتی    زما اور خوؿ کے فیکٹرزجیسے پلا خوؿ، شرعاً نجس ہےلیکن جدید میڈیسن میں خوؿ سے کئی اہم ادویات

ہیں

34

اہم ہیں۔ اگر خوؿ کے اجزاء کی  اعدجو جاؿ بچانے کے لیے ناگزیر ہیں۔یہاں بھی استحالہ اور اضطرار کے قو 



 (887)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

ماہیت اس حد تک تبدیل ہو چکی ہو کہ وہ خوؿ نہ رہیں، تو پاک سمجھے جاگ ے۔ ورنہ اگر شدید ضرورت ہو اور 

 ہو تو اضطرار کی بنا پر اؿ کا استعماؽ جائز ہو گا۔کوئی متبادؽ نہ 

 ادویہ سازی میں خنزیر اور غیر حلاؽ حیوانی اجزاء کا شرعی حکم .6.4.6

)معاوؿ اجزاء( حیوانی ذرائع سے حاصل ہوتے ہیں، جیسے میگنیشیم سٹیرئیٹ )جو  Excipientsبہت سے 

ہے( بنتا بھی  سٹیرک ایسڈ سے بنتا ہے، اور سٹیرک ایسڈ حیوانی چربی سے

35

۔ اگر یہ اجزاء غیر حلاؽ طریقے سے 

اؿ اجزاء کی ماہیت  اؿ کا استعماؽ جائز نہیں ہے اور اگر ذبح شدہ جانوروں سے حاصل ہوں یا خنزیر کے ہوں، تو 

 ورنہ، اضطرار کی صورت میں  ب اؿ کا استعماؽ جائز ہو گا۔  ہوں ے استحالہ کے ذریعے تبدیل ہو چکی ہو، تو وہ پاک

 کے فتاویٰ  اکیڈمی فقہ  اسلامک .7

اکیڈمی نے اس  اسلامک فقہسازی کی صنعت کی ترقی اور ادویاتی مصنوعات میں نجاست کے بڑھتے ہوئے مسائل کے پیش نظرادویہ 

موضوع پر گہرائی سے غور کیا ہے اور اہم فتاویٰ جاری کیے ہیں۔ اؿ فتاویٰ کی روشنی میں عملی سفارشات مرتب کرنا ضروری ہے تاکہ 

  مروں،ں، ڈاروںوں، اور دوا ساز پنیوں ں کو رمائیئی مل سکے۔مسلم

ا ء(اسلامک فقہ اکیڈمی جدہ  .7.8

 

ض
ع
، الکحل،انسانی ا

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 کے  فتاویٰ )

یہ اکیڈمی دنیا بھر کے علماء  :(Organization of Islamic Cooperationاسلامک فقہ اکیڈمی جدہ ) .7.8.8

 اور فقہاء کو ایک پلیٹ فارؾ پر جمع کر کے جدید مسائل پر شرعی رمائیئی فراہم کرتی ہے۔

 کے متعلق فتاویٰ: .7.8.2

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 کے مسئلے پر کئی قراردادیں جاری کی ہیں، جن میں یہ کہا گیا ہے  

 

ن

 

ی ٹ
 ی ل
ج

اکیڈمی نے 

 کی ماہیت مکمل

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 طور پر تبدیل ہو جائے )استحالہ( تو وہ پاک اور حلاؽ ہو جاتی کہ اگر خنزیر سے حاصل شدہ 

 ناگزیر ہو

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

تو اضطرار کی بنا پر   ہے۔ اگر استحالہ نہ ہو لیکن کوئی حلاؽ متبادؽ دستیاب نہ ہو اور علاج کے لیے 

ہے۔ کی ائش ہ استعماؽ 

36

 

ہے کہ اگر الکحل دوا میں اتنی کم مقدار  میں یہ قرار دیابارےاکیڈمی نے الکحل کے  الکحل کے متعلق فتاویٰ: .7.8.3

اس بات پر   تاہم  میں استعماؽ ہو کہ وہ نشہ آور نہ رہے، اور بطور محلل یا محافظ استعماؽ ہو تو اس کا استعماؽ جائز ہے

 ۔کو ترجیح دیں پاک ادویہپر ممکن ہو الکحل  تک  زور دیا گیا ہے کہ جہاں



 (888)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

7.8.4.  

ی ک

ا ء سے ماخوذ ادویات اور و

 

ض
ع
 :انسانی ا

 

ز

 

ی ن
س

ا ء سے  

 

ض
ع
اکیڈمی نے ضرورت اور اضطرار کی صورت میں انسانی ا

 ( کے استعماؽ کو جائز قرار دیا ہے، خاص طور پر  ک کوئی متبادؽ موجود نہ ہو 

 

ز

 

ی ن
س
ی ک

حاصل کردہ ادویات )جیسے و

 اور بیماری سنگین نوعیت کی ہو۔

 اؿ اور مروں،ں کے وؼچیلنجز: حلاؽ ادویات کی سرٹیفیکیشن میں بین الاقوامی معیارات کا فقد .7.2

ادویاتی مصنوعات میں حلاؽ اجزاء کے استعماؽ کو یقینی بنانے کے لیے ایک عالمی  حلاؽ سرٹیفیکیشن کا فقداؿ: .7.2.8

اور تسلیم شدہ حلاؽ سرٹیفیکیشن نظاؾ کا فقداؿ ہے۔ مختلف ممالک اور ادارے اپنے اپنے معیارات پر سرٹیفیکیشن 

  ہے اور مسلم مروں،ں کے لیے حیح  انتخاب کرنا شکل  ہو جاتا ہے۔کرتے ہیں، جس سے الجھن پیدا ہوتی

مسلم مروں،ں کو یہ جاننے کا حق ہے کہ اؿ کی استعماؽ کردہ ادویات میں کوؿ سے اجزاء  مروں،ں کے وؼ: .7.2.2

شامل ہیں اور کیا وہ شرعی اصولوں کے مطابق حلاؽ ہیں۔ شفافیت کا فقداؿ مروں،ں کے وؼ کی خلاػ ورزی 

 ہے۔

بہت سی عالمی دوا ساز کمپنیاں اسلامی شرعی اصولوں اور حلاؽ اجزاء کی  دوا ساز پنیوں ں کی عدؾ واقفیت: .7.2.3

 ضروریات سے واقف نہیں ہیں، جس کی وجہ سے حلاؽ ادویات کی تیاری میں رکاوٹیں آتی ہیں۔

نہیں ہوتی، جس سے بعض اوقات کسی خاص بیماری کے لیے حلاؽ متبادؽ دوا دستیاب  متبادؽ کی عدؾ دستیابی: .7.2.4

 مروں،ں کو نجس اجزاء والی دوا استعماؽ کرنے پر مجبور ہونا پڑتا ہے۔

 عملی سفارشات .8

 مسلم مروں،ں اور ڈاروںوں کی ذمہ داریاں )حلاؽ ادویات کی معلومات، دستیاب متبادؽ کا انتخاب( .8.8

اپنی ادویات کے اجزاء کے بارے میں معلومات حاصل کریں، اپنے ڈاروں سے حلاؽ متبادؽ  مروں،ں کے لیے: .8.8.8

کے بارے میں پوچھیں، اور اگر کوئی متبادؽ دستیاب نہ ہو تو اپنے علاقے کے مستند علماء سے شرعی رمائیئی طلب 

 کریں۔



 (889)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

ؽ متبادؽ ادویات کے بارے مسلم مروں،ں کے مذہبی تحفظات کا احتراؾ کریں، انہیں حلا ڈاروںوں کے لیے: .8.8.2

میں آگاہ کریں، اور مریض کی رضامندی کے بغیر نجس اجزاء والی دوا تجویز نہ کریں۔ انہیں حلاؽ سرٹیفائیڈ 

 ادویات کے بارے میں معلومات ہونی چاہیے۔

 دوا ساز پنیوں ں کی ذمہ داریاں  .8.2

 ذمہ داریاں مندرجہ ذیل ہیں: متعلقنجس  اجزاء پر مشتمل ادویات کی شرعی حیثیت  سے  دوا ساز پنیوں ں کی

 کو ادویات کی تیاری میں ترجیح  حلاؽ خاؾ ماؽ اور اجزاء جیسے پودوں یا حلاؽ جانوروں سے حاصل شدہ 

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

 دیں۔

 حلاؽ سرٹیفیکیشن کے بین الاقوامی معیارات کو اپناگ اور اپنی مصنوعات کی حلاؽ سرٹیفیکیشن کرواگ۔ 

 حلاؽ ادویات کے متبادؽ تیا( ر کرنے کے لیے تحقیق و ترقیR&Dمیں سرمایہ کاری کریں۔ ) 

  اپنی مصنوعات کے اجزاء کی مکمل اور شفاػ فہرست فراہم کریں تاکہ مریض اور ڈاروں آگا ب کے ساتھ

 فیصلہ کر سکیں۔

 حکومتوں اور ریگولیٹری اتھارٹیز کا کردار  .8.3

 یہ ہو سکتا ہے کہ حکومتوں اور ریگولیٹری اتھارٹیز کا کردار  نجس  اجزاء پر مشتمل ادویات کی شرعی حیثیت  سے متعلق

 حلاؽ ادویات کی پیداوار اور درآمد کو فروغ دے ک کے لیے پالیسیاں  متعارػ کرواگ۔ 

 حلاؽ سرٹیفیکیشن کے لیے  مضبوط اور عالمی سطح پر تسلیم شدہ معیاری نظاؾ قائم کریں۔ 

  اور اؿ کے حلاؽ سٹیٹس )اگر سرٹیفائیڈ ہوں( کو واضح طور پر ادویاتی مصنوعات پر اجزاء کی مکمل فہرست

 ظاہر کرنے کا پابند بناگ۔

 ۔
 
 
 

 اسلامی ممالک کو حلاؽ دواسازی کی صنعت کو فروغ دے ک کے لیے مشترکہ کوششیں کرنی چاہ

 علمائے کراؾ اور فقہی اداروں کا مؤثر کردار .8.4

 علمائے کراؾ کا کردار یہ ہے کہ متعلقنجس  اجزاء پر مشتمل ادویات کی شرعی حیثیت  سے 



 (820)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

  جدید ادویاتی مسائل پر گہرائی سے تحقیق کریں اور مروں،ں اور ڈاروںوں کے لیے واضح اور جامع فتاویٰ جاری

 کریں۔

 جدید سائنسی ترقی اور فقہی اصولوں کے درمیاؿ ربط قائم کریں تاکہ باخبر فیصلے کیے جا سکیں۔ 

 میں حلاؽ ادویا  

 

 

 
 

ت کے مسائل کے بارے میں آگا ب پھیلاگ اور درست معلومات فراہم مسلم کمیون

 کریں۔

 طبی ماہرین اور سائنسدانوں کے ساتھ مل کر کاؾ کریں تاکہ عملی حل تلاش کیے جا سکیں۔ 

 (بین الاقوامی تعاوؿ )حلاؽ ادویات کے میداؿ میں مشترکہ کوششیں .8.5

 بین الاقوامی سطح پر  تعاوؿ یہ ہو سکتا ہے: متعلقنجس  اجزاء پر مشتمل ادویات کی شرعی حیثیت  سے 

  عالمی سطح پر مختلف اسلامی ممالک اور فقہی اداروں کے درمیاؿ حلاؽ ادویات کے مسائل پر تحقیق اور

 سرٹیفیکیشن کے لیے تعاوؿ کو فروغ دیا جائے۔

 شامل کیا جائے تاکہ  بین الاقوامی تنظیموں کو حلاؽ ادویات کے معیارات اور رمائی اصوؽ وضع کرنے میں

 عالمی سطح پر یکسانیت لائی جا سکے۔

  عالمی سطح پر ایک ڈیٹا بیس تیار کیا جائے جس میں حلاؽ اور حراؾ ادویاتی اجزاء اور اؿ کے متبادؽ کی معلومات

 موجود ہوں۔

 مضموؿ  نتائج 

 اس مضموؿ  پر تحقیق سے مندرجہ ذیل نتائج سامنے آتے ہیں: 

کا استعماؽ جائز جبکہ خبائث اور  حلاؽ اشیاء  اور  طیب   اور اس کے لیےلجہ  کو  بنیادی اہمیت حاصل ہے،اسلاؾ میں علاج و معا .8

   استعماؽ کی مماعت  ہے۔ کےنجس اشیاء 

، الکحل، اور انسانی .2

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

پیدا کرتا  مسائل  حیوانی اجزاء  کا استعماؽ مسلم مروں،ں کے لیے شرعی و  جدید دواسازی میں 

 ہے۔

 کا ناؾ ہے ،اس کی بنیاد پر نجس چیز پر پاکی کا حکم لاگو ہو تاہے۔ استحالہ   نجس چیز کی ماہیت میں بنیادی تبدیلی .3

اخف " اور "الضرورات تبیح المحظىرات"تو   ہو لاحق دستیاب نہ ہو اور جاؿ یا صحت کو شدید خطرہ دواء   ک  حلاؽ  .4

   ادویہ کے استعماؽ کی ائش ہ ہے۔پر مشتمل انجس اجزاء کے تحت اصوؽ " کےالمفسدتین



 (828)         مطالعہ و تقابلی یاتیتجز میں روشنی احکاؾ القرآؿ کی : منتخب تفاسیر حیثیت شرعی کی یاتنجس اجزاء پر مشتمل ادو

 اور الکحل جیسی چیزوں  .5

 

ن

 

ی ٹ
ی ل  
ج

فقہی اکیڈمیز نے استحالہ اور اضطرار کے اصولوں کی بنیاد پر کئی فتاویٰ جاری کیے ہیں، جو 

 ۔دیتے ہیںکے استعماؽ کی ائش ہ 

رجحانات کی روشنی میں  ضرورت کی  عمومی مماعت  ہے  تاہم مفسرین کراؾ  کے اجتہادی  علاج بالنجاستحدیث کی رو سے  .6

 اور شدید مجبوری کے وقت استعماؽ کی ائش ہ ہے۔ 

 

Refrences: 

                                                             

1
 Muḥammad ibn ʿĪsā al-Tirmidhī, al-Jāmiʿ al-Tirmidhī, Kitāb al-Ṭibb ʿan Rasūl 

Allāh, Bāb Mā Jāʾa fī al-Dawāʾ wa-l-Ḥathth ʿAlayh. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 

1998, ḥadīth no. 2038, pp. 38–42. 
2
 Ṣād, 38:42. 

3
  Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth 

al-ʿArabī, 1412 AH / 1992, vol. 3, p. 388. 
4
 Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. Cairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah, 1384 AH / 1964, vol. 15, p. 209. 
5
 al-Naḥl 16:69 

6
 Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. Cairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah, vol. 6, pp. 85–95. 
7
 Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. Cairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah, vol. 2, p. 221. 
8
 Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth 

al-ʿArabī, vol. 1, p. 159. 
9
  al-Baqarah 2:172 

10
  al-Baqarah 2:173 

11
 Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ 

al-Turāth al-ʿArabī, vol. 1, p. 160. 
12

 al-Baqarah 2:172 
13

 Abū Bakr Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d., vol. 1, p. 118. 
14

 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Anṣārī al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām 

al-Qurʾān. Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, vol. 2, p. 229. 
15

 Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ 

al-Turāth al-ʿArabī, vol. 1, p. 350. 
16

 Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ 

al-Turāth al-ʿArabī, vol. 1, p. 168. 
17

 Abū Bakr Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d., vol. 1, p. 118. 
18

 ʿAlī ibn Muḥammad ibn ʿAlī al-Ṭabarī Kiyā al-Harāsī, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1403 AH, vol. 1, p. 39. 



 (822)                               ء(5220ستمبر –جولائی)..   03؍ شمارہ 06 جلد:یرمِ لأأ 

 

                                                                                                                                                                            

19
 Mujīr al-Dīn ibn Muḥammad al-ʿAlīmī, Fatḥ al-Raḥmān fī Tafsīr al-Qurʾān. 

Beirut: Dār al-Nawādir, 1430 AH, vol. 1, p. 174. 
20

 Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ 

al-Turāth al-ʿArabī, vol. 3, p. 389. 
21

 Abū Jaʿfar Aḥmad ibn Muḥammad ibn Salāmah al-Azdī al-Ṭaḥāwī, Aḥkām al-

Qurʾān li-l-Ṭaḥāwī. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1411 AH, vol. 2, p. 246. 
22

 Islamic Fiqh Academy. Resolution no. 89/8, “Istikhdām al-Jilātīn fī al-Ṣināʿāt al-

Dawāʾiyyah wa-l-Ghidhāʾiyyah.” 
23

 Abū Bakr Aḥmad ibn ʿAlī al-Rāzī al-Jaṣṣāṣ, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: Dār Iḥyāʾ 

al-Turāth al-ʿArabī, vol. 3, p. 412. 
24

 Abū Bakr Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d., vol. 1, p. 118. 
25

 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 

Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, vol. 3, p. 249. 
26

 Raymond C. Rowe, Paul J. Sheskey, and Marian E. Quinn, eds., Handbook of 

Pharmaceutical Excipients, 6th ed. (London: Pharmaceutical Press, 2009). 
27

 Albert L. Lehninger, David L. Nelson, and Michael M. Cox, Lehninger Principles 

of Biochemistry, 7th ed. (New York: W.H. Freeman, 2017). 
28

 Fridrun Podczeck and Brian E. Jones, eds., Pharmaceutical Capsules, 2nd ed. 

(London: Pharmaceutical Press, 2004). 
29

 al-Māʾidah 5:90. 
30

 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad al-Qurṭubī, al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān. 

Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, vol. 8, p. 53. 
31

 Michael Bliss, The Discovery of Insulin (Chicago: University of Chicago Press, 

2007) 
32

 Glyn N. Stacey and John Davis, eds., Medicines from Animal Cell 

Culture (Chichester, West Sussex: John Wiley & Sons, 2007) 
33

 Abū Bakr Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-Qurʾān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d., vol. 1, p. 118. 
34

 Christopher D. Hillyer, Blood Banking and Transfusion Medicine: Basic 

Principles & Practice, 2nd ed. (Philadelphia: Elsevier, 2007 
35

 Raymond C. Rowe, Paul J. Sheskey, and Marian E. Quinn, eds., Handbook of 

Pharmaceutical Excipients, 6th ed. (London: Pharmaceutical Press, 2009). 
36

 Islamic Fiqh Academy. Resolution no. 91 (8/9), “Istikhdām al-Jilātīn fī al-Ṣināʿāt 

al-Dawāʾiyyah wa-l-Ghidhāʾiyyah,” 1995. 

 


