
 (19)                           ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ 

Malik Yar Muhammad (MYM) Research Center (SMC-Private) Limited, Bahawalpur 

 

  مطالعہتی و تحقیقیسیرل: ایک کی روشنی میں سرکاری مناصب اور ریاستی وسائل کا ذمہ دارانہ استعماصلى الله عليه وسلم تعلیماتِ نبوی 

Responsible Use of Public Offices and State Resources in the Light 

of the Prophetic Teachings صلى الله عليه وسلم: A Seerah-Based Analytical Study 
 Dr. Tahira Firdous 

Assistant Professor, Department of Islamic Studies, University of 

Balochistan Quetta. Email: drtahirairfan@gmail.com  

The Holy Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم presented a 

comprehensive and divinely guided model of governance 

that transformed an unjust and fragmented society into a 

balanced, ethical, and welfare-oriented state. His teachings 

laid down universal principles regarding the responsible 

use of public offices and state resources, emphasizing 

accountability, justice, transparency, and public welfare. 

Unlike worldly political systems driven by personal or 

group interests, the Prophetic model was free from selfish 

motives and firmly rooted in divine guidance (Wahi). This 

study aims to explore the concept of responsible 

governance, administrative integrity, and ethical leadership 

in the light of the Seerah of the Holy Prophet صلى الله عليه وسلم. It 

highlights how the Prophet صلى الله عليه وسلم, as the head of the first 

Islamic state, personally supervised administrative, judicial, 

military, and economic affairs while ensuring justice, 

protection of rights, and moral discipline. The research 

further examines how Prophetic teachings provide timeless 

guidance for contemporary Muslim states in preventing 

corruption, misuse of authority, and injustice, thereby 

establishing a just and welfare-based society. 

Keywords: Prophetic Teachings (Seerah), Responsible 

Governance, Public Office Accountability, Islamic Political 

System, Justice and Transparency, Welfare State 

 تعارف:

صلى الله عليه وسلم کی ذاتِ اقدس انسانی تاریخ کی وہ بے مثال شخصیت ہے جس کی ہمہ جہت عظمت پر تاریخ عالم گواہ ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نبی اکرم 

نے صلى الله عليه وسلم نہ صرف ایک عظیم پیغمبر اور روحانی رہنما تھے بلکہ ایک مثالی حکمران، منتظم، قاضی اور مصلح بھی تھے۔ تعلیماتِ نبوی 

لمانہ معاشرے کو ایک منظم، پرامن اور فلاحی ریاست میں تبدیل کر دیا، جہاں اقتدار کو امانت اور ذمہ عرب کے منتشر، قبائلی اور ظا

mailto:drtahirairfan@gmail.com


 (20)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

داری سمجھا گیا۔ اسلامی تصورِ حکومت میں سرکاری مناصب کسی اعزاز یا ذاتی مفاد کا ذریعہ نہیں بلکہ ایک بھاری امانت ہیں جن کے 

 زم ہے۔بارے میں اللہ تعالیٰ کے حضور جواب دہی لا

کی رہنمائی وحیِ الٰہی پر مبنی صلى الله عليه وسلم کو عام سیاسی حکمرانوں یا مفکرین کے زمرے میں رکھنا درست نہیں، کیونکہ آپ صلى الله عليه وسلم نبی کریم 

اپنی خواہش سے نہیں بلکہ وحی کے مطابق ارشاد فرماتے تھے۔ صلى الله عليه وسلم تھی، جیسا کہ قرآن مجید واضح طور پر بیان کرتا ہے کہ آپ 

نے ریاستی وسائل، بیت المال، عدالتی نظام، عسکری قوت اور عوامی حقوق کے صلى الله عليه وسلم م کے بعد آپ پہلی اسلامی ریاست کے قیا

کی روشنی میں سرکاری مناصب اور ریاستی صلى الله عليه وسلم تحفظ میں اعلیٰ ترین اخلاقی اصولوں کو نافذ فرمایا۔ اس مقالے میں سیرتِ رسول 

عصرِ حاضر کے حکمرانوں اور ریاستی اداروں کے لیے ایک مؤثر اور قابلِ  وسائل کے ذمہ دارانہ استعمال کا تحقیقی جائزہ لیا گیا ہے، تاکہ

 عمل اسلامی ماڈل پیش کیا جا سکے۔

پوری تاریخ ادیان عالم بلکہ پوری تاریخ عالم اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔ وہ شہنشاہ کو نین کہ گدا سے سلطان تک اس  آج

( میں کسی بھی شخص پر Known Hisotry کے چار ہزار برس کی معلوم تاریخ )کے در کے بھکاری ہیں۔ وہ عظیم تاریخی شخصیت

گا ہ 

 

ش

 

ن
اس سے زیادہ کتابیں نہیں لکھی گئیں۔ وہ عدیم النظیر پر عظمت شخصیت جس کی علمی و فکری، ذہنی اور روحانی تربیت کسی دنیوی دا

اں کائنات کے خالق و پیکرکی مرہون منت نہیں بلکہ اس وسیع و یا کائنات ارضی میں منصب بطور سر براہ مملکت : بسنے والے کسی معلم 

ملک مالک نے اس کی ہم پہلو تر بیت کا خود اہتمام فرمایا۔ کسی ملک کا بادشاہ، صدر اور وزیر اعظم کو سر براہ مملکت کہا جاتا ہے چاہے وہ 

م اور باشندگان کے مفاد کو حتی الامکان ادا کرنے کے عوام وخواص کی طرف سے منتخب ہواہو۔ چاہے اپنے طور پر ملکی نظام کو استحکا

کے لیے خود بخود تخت سلطنت پر براجمان ہو چکا ہو۔ اس معنی کے اعتبار سے حضور پر نور شفیع یوم النشور کو سر براہ مملکت نہیں کہا 

اس منصب پر فائز ہوئے ہیں۔ بلکہ اللہ تعالیٰ نے  جاسکتا کیونکہ نہ تو عامۃ الناس نے آپ کو منتخب کیا اور نہی آنحضور سرور عالم خود بخود

 آپ کو رسالت عظمی کے اعلیٰ مرتبہ پر فائز فرمایا ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

هُدَى
ْ
هُ بِال

َ
رْسَلَ رَسُول

َ
ذِي أ

َّ
 (۱) هوَ ال

 “اللہ تعالیٰ وہ ذات ہے جس نے اپنے عظیم الشان رسول کو ہدایت و دین حق کے ساتھ روانہ کیا”

 رسول کا معنی ہی ظاہر کرتا ہے کہ جو بھیجا گیا ہو۔ یہ منصب اس قدر بلند اور اعلیٰ ہے کہ اس سے بر تر کوئی کمال عالم امکان میں نہیں

ہر گز نہیں دے سکتے۔ کیونکہ اولاً ایک سیاست دان کی عقل و بصیرت بیسیوں معاملات  مہے۔ ہم رسول اکرم کو محض سیاسی مفکر کا نا

 کر کھا سکتی ہے لیکن انبیائے کرام کے معصوم عن الخطا کو براہ راست ہدایت ربانی سے مستفید کیا جاتا ہے۔ میں ٹھو

 وَحْى يُوحَى ) 
َّ

 هُوَ إِلَّ
ْ
هَوَى إِن

ْ
طِقُ عَنِ ال

ْ
 (۲وَمَا يَن

ئی آیات اس پر شاہد عادل ہیں۔ )وہ اپنی خواہش سے نہیں بولتے، وہ جو کچھ کہتے ہیں وحی سے کہتے ہیں جو ان پر کی جاتی ہے( کی قرآ

کے متعلق  صلى الله عليه وسلمثانیا سیاست دان کے پیش نظر ذاتی مفادات ہوتے ہیں۔ یا بعض قومی ، مادی مفادات ہوتے ہیں اور رسول اکرم 

 کے مشن اس امر کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا جس کے دائیں ہاتھ میں سورج اور بائیں ہاتھ میں چاند بھی رکھ دیا جائے تو اپنے آقا ومولا

کی تکمیل کے لیے اس کے پائے ثبات کو لغزش نہ آئے۔ وہ سوائے رضوان من اللہ اور امت مسلمہ کی فلاح و بہبود کے کچھ اور سوچ 

 نہیں سکتا۔ بھی



 (21)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

جب کہ دنیاوی دستور العمل ہے کہ ایک سربراہ کے بعد دوسرا اور اس کے بعد تیسر ا یکے بعد دیگرے اپنے ملک کے لیےقوانین و 

 لیسیاں وضع کرتا ہے۔ یقیناً وہ پالیسیاں رعایا کے تمام مفادات کو پیش نظر رکھنے کے باوجود ناکام و ادھوری رہ جاتی ہیں۔ کیونکہ محضپا

عقل انسانی مستقبل کے حالات سے غافل و بے خبر ہوتی ہے اس لیے وہ پالیسی دیر پا قائم و دائم مفید تام نہیں ہو سکتی۔ بخلاف مملکت 

 سربراہ آقائے دو جہاں فخر کون و مکان سید الانس والجان کریم و مہربان علیہ الصلوۃ والسلام نے بنی نوع انسان کو ایسی اٹل الہیہ کے

 ہدایات عطا فرمائی ہیں جو تمام انسانوں کے لیے باکمال ولا زوال ہیں۔ یہاں تک کہ تا قیام قیامت آنے والے انسانوں کو فرمایا گیا۔

 
َ
 ل
َ
ان

َ
دْ ك

َ
ق
َ
) ول

ٌ
ة
َ
 حَسَن

ٌ
سْوَة

ُ
ِ أ

مْ فِي رَسُولِ اللََّّ
ُ
 (۳ك

کمی کی ذات بہترین نمونہ ہے۔ یعنی تمہاری کامیابی صرف اس امر میں ہے کہ تم آپ کے نقش صلى الله عليه وسلماور تمہارے لیے رسول اللہ 

 قدم پر چلو اور فرقان حمید نے مزید وضاحت سے فرمادیا:

 
َ
ا ق

َ
ةٍ إِذ

َ
مِن

ْ
 مُؤ

َ
مِنٍ وَلَّ

ْ
ؤ
ُ
 لِِ

َ
ان

َ
مْرِهِمْ وَمَا ك

َ
 مِنْ أ

ُ
خِيَرَة

ْ
هُمُ ال

َ
 ل
َ
ون

ُ
 يَك

ْ
ن
َ
مْرًا أ

َ
كَ أ

ُ
ى اُلله وَرَسُول

َ
 (۴)  ض 

نہیں رہتا۔ اللہ ایسی  یعنی اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول جب کسی امر میں فیصلہ فرما دیں تو کسی مسلمان مرد یا عورت کو کوئی اختیار باقی 

اللہ کی رضا، جس کی اطاعت اللہ کی اطاعت ، جس پر ایمان اللہ پر ایمان،جس کی زبان سربراہی جس کی پسند اللہ کی پسند، جس کی رضا 

ترجمان رحمن، جس کی محبت، محبت یزداں، جس کی شفاعت سرمایہ بندگان اس کی مثال کائنات میں نہیں مل سکتی۔ حضور علیہ الصلوۃ 

جس سیاسی تدبر اور پیغمبرانہ بصیرت کے ساتھ مملکت والسلام اس پہلی اسلامی ریاست کے پہلے حکمران تھے، اس لیے آپ نے 

 ، تاریخ عالم جن کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔ آپ 

ے

اسلامیہ کا نظم و نسق چلایا اور آپ نے ایسے ایسے سیاسی کارنامے انجام دیئ

ایک طرف کفار مسلمانوں سے بر سر  کو پہلی اسلامی ریاست کی ذمہ داریاں نبھانا پڑیں تو گر دو پیش کے حالات انتہائی خطرناک تھے۔

نے  صلى الله عليه وسلم حمتر رسولپیر کار تھے تو دوسری طرف منافقین نے زیر زمین سازشوں کا ایک جال بچھار کھا تھا، لیکن  عظیم سیاستدان 

م پوری جرات و استقامت کے ساتھ اسلام کی اس پہلی سلطنت کو ایک مثالی ریاست بنانے کے لیے بھر پور سیاسی صلاحیتوں سے کا

لیا۔ آپ نے اسلامی افواج کی کمان بھی خود سنبھالی، عدلیہ کے سربراہ بھی خود تھے، اقتصادیات کے شعبوں کی نگرانی بھی خود 

فرماتے۔ لوگوں کی معاشرتی فوزوفلاح کے امور کی نگہداشت بھی آپ ہی کو کرنا پڑتی۔ لوگوں کی انفرادی اور اجتماعی زندگی میں در 

صول، کا حل بھی آپ ہی فرماتے۔ غرضیکہ آپ کی ذات مقدسہ کی وجہ سے دائرہ سیاست میں نئے نئے ا پیش ہونے والی مشکلات

 

 

ن

 

ت

ئ ضابطے ، احکام اور اساسی 
علی

ما ت نے راہ پائی اور اس طرح قدیم فطری تصورات ایک جدید لیکن متوازن نظام سے آشنا ہوئے۔ 

کو جو سیاسی نظام عطا فرمایاوہ ان سیاستدانوں کے نظریات سے یکسر خلاف  تاریخ عالم اس بات پر شاہد ہے کہ حضور اکرم نے اقوام عالم

ہیں۔ حضور تھا جس کے پیش نظر مکمل طور پر اپنا ذاتی مفاد ہوتا ہے جو ملک و قوم کو اپنی ذاتی جاگیر اور رعایا کو اپنازر خرید غلام سمجھ لیتے 

مایا جس کا مقصد دنیا میں امن و امان قائم کرنا، مظلوموں کی حمایت اور ظالموں  اسلامی ریاست میں ایسا سیاسی نظام قائم فرکریم نے پہلی

قدروں کا تحفظ  کی حوصلہ شکنی کرنا، کمزوروں کو جبر و استبداد کے چنگل سے نجات دلانا، عدل و انصاف کے چراغ روشن کرنا، اخلاقی

ں کو معاشی مشکلات سے نجات دلانا تھا۔ چونکہ ریاست کی ساری کرنا، رعایا کی جان و مال اور عزت و آبرو کی حفاظت کرنا اور لوگو

سیاست کی باگ ڈور حکمرانوں کے ہاتھوں میں ہوتی ہے اس لیے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی سیرت مقدسہ کی روشنی میں جو نظام 

وہ ان پر خدا اور رسول کی اطاعت اور سیاست اسلام کا حصہ ہے وہ مسلمان حکمرانوں کو بہت سے اخلاقی ضابطوں کا پابند کرنے کے علا



 (22)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

 اسلامی ریاست کا سربراہ جسے اسلام کی اصطلاح میں خلیفہ المسلمین یا امیر المومنین کہا جاتا ہے وہ تابعداری کو لازم گردانتا ہے کیونکہ

 حضور کریم کے نائب کے فرائض انجام دیتا ہے۔ امام ابو الحسن متوفی فرماتے ہیں۔

 (۵لخلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا  ) الَّمامة موضوعة 

ور امامت )اسلامی حکومت( بنائی جاتی ہے۔ نبی کی نیابت کے لیے دین اسلام کی حفاظت کرنے اور دنیا میں نظم و نسق چلانے ا

 ابن عابدین شامی حنفی فرماتے ہیں۔ہے۔ اس کی اصلاح کرنے میں

 (۶) صلى الله عليه وسلملنبي لدين والدنيا خلافة عن ارياسة عامة في ا

 وہ عوامی ریاست جو دینی اور دنیوی امور میں نبی کی نیابت میں کام کرتی ہو ۔ 

ان عبارتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ حاکم وقت دین ودنیا کے تمام تصور کی انجام دہی میں خدا اور رسول کی نیابت کے فرائض انجام دیتا 

بھی لازم ہوتی ہے۔ دنیا کے بادشاہوں اور حاکموں کے حکم و احکام کی جو  طاعت رعایا کے ہر فرد پر ہے۔ اس لیے ایسے حکمران کی ا

غلط کیفیت ہے وہ محتاج بیان نہیں ہے ان کے احکام کی یہ حیثیت نہیں ہے کہ اگر ان کا کوئی تحکم اور فیصلہ کوئی نہ مانے یا تنقید کرے یا 

اور آپ کی تشریعی حیثیت کی عظمت کا یہ عالم ہے کہ اللہ تعالی نے سمجھے تو اس کا ایمان سلب ہو جائے۔ لیکن حضور اقدس کی حاکمیت 

ہر زمانہ اور ہر ماحول میں تمام دینی و دنیوی معاملات میں آپ کی حاکمیت مطلقہ کو جی جان سے قبول کرنے کو مومن ہونے کی لازمی 

 :ر دیا ہے۔ سورۃ النساء میں ارشاد ہےشرط قرار دیا ہے اور آپ کے کسی حکم اور فیصلہ سے انکار کو گمراہی وبدنیتی قرا

سِهِمْ 
ُ
ف
ْ
ن
َ
 يَجِدُوا فِي أ

َ
مَّ لَّ

ُ
جَرَ بَيْنَهُمْ ث

َ
مُوكَ فِيمَا ش

ِّ
ى يُحَكِ  حَتَّ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
كَ لَّ  وَرَبِِّ

َ
لا
َ
ف

 
َ
يْت

َ
ض

َ
ا ق

َ
سْلِيما) حَرَجًا لِِ

َ
مُوا ت

ِّ
 (۷وَيُسَلِ

معاملات میں تمہارا حکم نہ یہ لوگ مومن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے تمام  صلى الله عليه وسلماے رسول محترم

مان لیں پھر جو کچھ آپ فیصلہ فرمائیں اپنے دلوں میں اس سے رکاوٹ نہ پائیں اور دل سے آپ کے 

 “فیصلے کو تسلیم کر لیں

 رسول اللہ ہونے کی بناء پر حضور اقدس کی حاکمیت و سر براہی کو اللہ تعالیٰ نے ہر طرح کا اعزاز بخشا ہے آپ کو کل جہاں کے لیے 

 مستقل طور پر مطاع و حاکم، امام و پیشوا بنایا ہے اور مستقل طور پر ہی آپ کی اطاعت کو لازم و واجب قرار دیا ہے۔

وْزًا عَظِيمًا 
َ
 ف
َ
از

َ
دْ ف

َ
ق
َ
هُ ف

َ
 (۸ (وَمَنْ يُطِعِ اَلله وَرَسُول

 “جس نے اطاعت کی اللہ کی اور اس کے رسول کی اس نے بڑی مراد کو پالیا”

 :الَّرضآیت تمکين فی 

هَوْا  
َ
عْرُوفِ وَن

َ ْ
 وَآمَرُوْا بِالِ

َ
وة

ٰ
ک وُا الزَّ

َ
آت  وَ

َ
لوة امُوا الصَّ

َ
ق
َ
رْضِ أ

َ ْ
تُهُمْ فِي الْ

َّ
ك ذِينَ إِن مَّ

َّ
ال

مُور 
ُ ْ
 الْ

ُ
ِ عَاقِبَة

رِ وَلِِلََّ
َ
ك
ْ
ن
ُ ْ
 )۹(عَنِ الِ

یں گے نیکی کا حکم دیں گے اور برائی سے منع کریں یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اگر ہم زمین میں اقتدار بخشیں تو وہ نماز قائم کریں گے ، زکوۃ د

 گے اور تمام معاملات کا انجام کار اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ اس آیت میں حکمرانوں کے لیے ہدایت ہے کہ جب اللہ تعالیٰ ان کو زمین

ہیے کہ نماز قائم کریں عبادات کا میں اقتدار سلطنت اور مرتبہ حکومت اور منصب بخش دیں تو ان کی حکومت کا دستور العمل یہ ہونا چا



 (23)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

اہتمام کریں اسلام کے پورے معاشی نظام کو قائم کریں اور ان کی حکومت کے تمام اقدامات نیکیوں کو فروغ دینے اور برائیوں کو 

 (۱۰دبانے اور مٹانے کے لیے ہوں۔)

 :آیت حکم بالعدل

هْ 
َ
ى أ

َ
مَنتِ إِل

ْ
وا الْ دُّ

َ
ؤ
ُ
 ت

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
مُرُك

ْ
مُوا انَّ اَلله يَأ

ُ
حْك

َ
 ت

ْ
ن
َ
اسِ أ

َّ
 الن

َ
م بَيْن

ُ
مْت

َ
ا حَك

َ
لِهَا وَإِذ

 سَمِيعًا بَصِيرًا
َ
ان

َ
َ ك مْ بِهِ إِنَّ اللََّّ

ُ
ك
ُ
ا يَعِظ َ نِعِمَّ عَدُلِ إِنَّ اللََّّ

ْ
 ( ۱۱) بِال

بے شک اللہ تمہیں حکم دیتا ہے کہ امانتیں اہل امانت کے سپر د کرو، اور جب لوگوں کے درمیان 

 اور سنتا کچھ سب اللہ یقینا ہے کرتا نصیحت عمدہ نہایت کو تم اللہ کرو فیصلہ ساتھ کے فیصلہ کرو توعدل

 ۔ہے دیکھتا

 منصب کا برداری کلید کی اللہ بیت تھی ہوئی نازل میں بارے کے طلحہ بن عثمان حضرت آیت یہ کہ ہے کی نقل روایت نے کثیر ابن 

 اریذمید تھا، اس بھی تجربہ سابقہ کو اس کا کام اس اور تھے چکے ہو مسلمان یہ چونکہ پر موقع کے مکہ تھا۔ فتح پاس کے خاندان کے ان

 تھے۔ یہی اہل کے

زبان پر  رسول اللہ ان سے کنجی لے کر اور بیت اللہ کا دروازہ کھول کر اندر تشریف لے گئے جب باہر آئے تو مذ کورہ آیت آپ کی

 ن کے حوالے کر دی۔تھی اور عثمان بن طلحہ کو بلا کر بیت اللہ کی کنجی ا

سے  ظاہر ہے کہ بیت اللہ کی کلید برداری کوئی مالی امانت یا قرضہ نہیں تھا بلکہ ذمہ داری کا ایک منصب تھا شان نزول کی اس روایت

( اس آیت میں بھی اسلامی ریاست کے ۱۲معلوم ہوا کہ اس آیت کریمہ میں )امانات( سے مراد ذمہ داری کے مناصب ہیں۔ )

 یہ ہے:بیان ہوئے ہیں۔ جو دستور اساس کی حیثیت رکھتے ہیں ان اصول کی تلخیص زریں اصول 

 ان الله يا مركم: -الف 

 بے شک اللہ تمہیں قیام عدل کا حکم دیتا ہے یعنی حکمر ان کے اپنے انجام کے حوالے سے انتہائی اہم ذمہ داری قیام عدل ہے۔

 ب۔ ان تود والَّمانات الى اهلها:

 جاسکتے ہیں یہ باشند گان ملک کے حقوق نہیں ہیں کہیعنی حکومت کے عہد

ے

   امانتیں ہیں جو ان کے اہل اور مستحق لوگوں ہی کو دیئ

تناسب آبادی کے اصول پر تقسیم کیے جائیں اور ہر صوبے یا علاقے کے لیے کوٹے مقرر کیے جائیں اور ایک صوبے کے کوٹے میں 

 فرائض ہیں جو انہی لوگوں کو دیے جانے چاہیں جو ان کی انجام دہی اور ادائیگی کی اہلیت دوسرے صوبے کا آدمی نہ رکھا جائے بلکہ یہ تو

اور قابلیت رکھتے ہیں بنی اسرائیل نے ذمہ داری کے مناصب یعنی مذہبی پیشوائی اور قومی قیادت کے مرتبے ناہل بد دیانت اور بد کار 

 تھے

ے

 (۱۳)لوگوں کو دینے شروع کر دیئ

 :بين الناس ان تحكمو بالعدلواذا حكمتم  -ج 

ور قانونی مساوات حاصل ہوتی ہے اس آیت میں صرف عدل بین المسلمین کا حکم نہیں دیا گیا بلکہ ئینی اسلامی ریاست کی تمام رعایا کو آ

مسلک کا  عدل بین الناس کا حکم دیا گیا ہے۔ قانون کے نفاذ اور بے لاگ انصاف کے قیام میں نسل، رنگ، وطن، زبان اور مذہب و



 (24)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

فرق جائز نہیں ہے اسلامی ریاست میں غیر مسلم اقلیت کی جان، مال اور آبرو اسی طرح محترم ہے جس طرح مسلمان اکثریت کی 

ر جان، مال آبر و محترم ہے۔ رعایا کی خیر خواہی حاکم کو اس بات کا پابند کرتی ہے کہ وہ ہر حال میں اپنے اختیارات و آزادی کو بروئے کا

 پرواہی کو نہ برتے اور اگر کسی بھی قسم کی لا پرواہی برتی تو رسول اللہ نے ایسے حاکم کے لیے سخت وعید سنائی لا  کسی بھیلاتے ہوئے

 ۔ہے

غاش لرعیتہ ،الا حرم اللہ یموت یوم یموت وھو ما من عبد یستر عیہ  اللہ رعیہ ،

 (۱۴)   علیہ الجنہ

اور وہ اس حال میں مرے کہ اپنی رعیت کے ساتھ جس بندے کو اللہ تعالی رعیت کا نگہبان  بنائے،

اور اسی طرح جو حق پر قائم رہنے والے خیانت کرتا ہو،تو اللہ تعالی اس پرجنت حرام فرما دیتا ہے۔

 ۔ ہیں انہیں خوشخبری کی وعید سنائی گئی 

للہ کے پاس نور کے ممبروں پر خدائے عبد اللہ بن عمرو سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی ا ولم نے فرمایا: کہ انصاف کرنے والے ا

مہربان کے دائیں ہاتھ پر بٹھائے جائیں گے اور اس کے دونوں ہاتھ دائیں ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جو حکومت کے معاملات میں بھی 

 انصاف کرتے ہوں اپنے گھر والوں کے درمیان بھی انصاف کرتے ہوں اور جو ذمہ داری بھی ان کے سپرد کی گئی ہو اس میں بھی

 (۱۵ )انصاف کرتے ہوں۔

مدینہ منورہ میں اسلامی نظام اور عادلانہ نظام آپ کی سیرت پاک کی روشنی میں جاری و ساری ہوا۔ مدنی زندگی عدل و انصاف کی 

لی زندگی تھی۔ آپ کی سیرت و اسوہ حسنہ کی تعلیمات کا نام نظام عدل ہے۔ قیام عدل کے بعد اسلامی سربراہ حکومت پر عائد ہونے وا

سب سے اہم ذمہ داری جو کہ قیام عدل کے ذیل میں آتی ہے۔ اسلامی ریاست میں حقوق انسانی کا تحفظ ہے۔ رسول اگر تم نے حاکم کو 

 رعایا کے حقوق کا ذمہ دار قرار دیا ہے فرمایا:

الَّ كلكم راع وكلكم مسؤل عن رعيته فالَّمام الذى على الناس راع وهو مسؤل 

 (۱۶عن رعيته)

تم میں ہر شخص رعیت والا ہے اور ہر رعیت والے سے اس کی رعیت کے بارے میں پوچھا  خبر دارا 

 ۔فتری نظام کی بنیاد دور نبوی میں قائم ہو چکی تھی ۔دجائے گا

نے رکھ  صلى الله عليه وسلمدفتری نظام کو ترقی تو حضرت عمر کے دور خلافت میں دی گئی تھی لیکن اپنی سادہ شکل میں اس کی بنیاد خود رسول اللہ 

تھی۔ بعض صحابہ قرآن کریم کی کتابت کا کام کرتے تھے جس میں حضرت زید بن ثابت زیادہ مشہور ہیں اور کاتب النبی کے نام دی 

 (۱۷سے یہی زیادہ مشہور ہیں۔ )

الے زید بن ثابت سے قبل رسول اللہ کے لیے لکھنے کا کام حضرت ابی بن کعب کیا کرتے تھے اور مدینہ میں آپ کے لیے پہلے لکھنے و 

 (۱۸یہی صحابی تھے۔ )

م ہجرت مدینہ کے فوری بعد آپ نے جو سب سے پہلا کام کیا وہ مسجد کی تعمیر تھا جس میں اصحاب صفہ قیام پذیر ہوتے تھے اور یہ اسلا 

سرے ضلع تک یمن کے لیے تعلیم کا ایک انسپکٹر جنرل بھیجا گیا جو ایک دو”  مسجد مدرسہ بن گئی ۔پھر کی پہلی اقامتی یونیورسٹی تھی



 (25)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

 ( ۱۹۔ )“ارے بھی قائم کرتامصروف سفر رہتا اور اس دوران نہ صرف تدریسی فرائض سر انجام دیتا بلکہ تعلیمی اد

کے صحابہ نے کوئی کسر نہ چھوڑی۔ ہمیشہ اپنی ذمہ داریوں کو احسن طریقے سے  صلى الله عليه وسلمپنے فرائض انجام دینے کے لیے آنحضرتا

 (۲۰رسی، رومی، قبطی اور حبشی زبانیں بھی سیکھ لی تھیں۔ )نبھانے کی کوشش کی۔ زید بن ثابت نے فا

ھ میں جن چھ افراد کو قاصد بنا کر بھیجا گیا تھاوہ سب کے سب اس قوم کی زبان میں بات کر سکتے تھے جس ۷ابن سعد نے لکھا ہے کہ  

 (۲۱کے پاس ان کو بھیجا گیا تھا۔ )

د سے خود نظام و نسق کی نگرانی کرتے تھے۔ مثلاً خط و کتابت اور قرآن کو جو وحی کی دار الحکومت میں رسول اللہ متعدد سیکرٹریوں کی مد 

شکل میں نازل ہو رہا تھا۔ تحریری شکل میں محفوظ کرنے کے لیے سیکرٹری مقرر تھے۔ آپ اس ضمن میں اکابر صحابہ سے مشورہ کا 

میوں اور کار کردگی کی آپ خود نگرانی کرتے۔ شہروں اہتمام بھی فرماتے۔ صوبوں میں آپ نے گورنر مقرر فرمائے۔ جن کی سرگر

کی آباد کاری کے حوالے سے رسول اللہ کی ایک ہدایت خاص طور پر قابل ذکر ہے۔ آپ نے فرمایا کہ شہر کی گلیاں اتنی کھلی رکھو کہ 

 دی جاتی اور خود آپ انکا دو اونٹ اپنے ساز و سامان سمیت آسانی سے ایک دوسرے کے پاس سے گزر جائیں۔ بازاروں کو بڑی اہمیت

معائنہ کرتے اور دھوکہ دہی کی روک تھام کرتے۔ بازار کے معائنے کے لیے انسپکٹر بھی مقرر تھے ابن حجر نے رسول کے دور مسعود 

 دی جاتی ہے میں خاتون انسپکٹروں کی تعیناتی کا بھی ذکر کیا ہے مال ذخیرہ اور کاروبار میں غلط بیانی کی سخت ممانعت بھی اور سزا بھی

 ( ۲۲درآمدی سامان میں ڈیوٹی عائد کی جاتی تھی۔ )

عہد نبوی میں بازاروں کی نگرانی کرنے والا عملہ حکومت کی ذمہ داری میں شامل تھا۔ فتح مکہ کے بعد رسول اللہ نے سعید بن العاص کو 

 ( ۲۳ایک وقت میں حضرت عمرؓ کے سپر د تھا۔ ) مکہ کے بازار پر مقرر فرمایا تھا۔ مدینہ منورہ کے بازاروں کی نگرانی کا کام

 حدیث مبارکہ ہے:

 (۲۴، ) نهى النبي ما عن بيع الِضطر وبيع النمرة قبل ان تدرك

نے ضرورت مند شخص سے ) اونے پونے( چند خرید نے اور دھوکے کی  صلى الله عليه وسلممنع فرمایا آنحضرت

بولی ہو( اور پھلوں کو ان  جس میں مقدار ، خاصیت، مدت معلوم نہ ہو یا فرضیخرید و فروخت سے 

 کے پکنے سے پہلے خرید و فروخت کرنے سے۔

تنخواہیں: آپ کے دور میں سرکار کی طرف سے عمال کو صرف اتنا معاوضہ ملتا جو ان کی ضرورت کو پورا کر تا آپ فرمایا کرتے تھے: 

چاہیے، اگر اس کے پاس نوکر نہ ہوتو وہ نوکر رکھ سکتا ہے۔ اگر مکان نہ ہو تو ایک گھر جو شخص عامل ہو اس کو ایک بی بی کا خرچ لینا”

 (۔۲۵بناسکتا ہے لیکن اگر کوئی اس سے زیادہ لے گا تو وہ خائن ہو گا یا چور )

 ان نے سب سے پہلے عتاب بن اسید کی تنخواہ جو کہ والی مکہ تھے۔ ایک درہم یو میہ مقرر کی تھی۔ اس سے قبل صلى الله عليه وسلمآنحضرت

 ( ۲۶حاکموں کی باقاعدہ تنخواہ کا معمول نہ تھا۔ فتوحات اور مال غنیمت سے انہیں حصہ مل جاتا، یہی ان کی تنخواہ خیال کی جاتی تھی۔ )

 عمال رشوتیں یا کسی قسم کے تھے قبول نہیں کر سکتے تھے اور نہ ہی دوران ملازمت وہ کسی قسم کی تجارت کر سکتے تھے۔

 



 (26)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

 :  نبوی میں سزائیں نافذ کرنے والا عملہمحکمہ پولیس یا عہد

کے عہد میں اس کا ابتدائی نمونہ قائم ہو چکا تھا۔ آپ کے عہد میں قیس بن سعد اس خدمت کو انجام دیتے تھے اور  صلى الله عليه وسلمآنحضرت 

 اس غرض سے ہمیشہ آپ کے ساتھ رہتے تھے۔ مجرموں کی گردن مارنے کی خدمت حضرت زبیر، حضرت علی، و قداد بن الاسود،

محمد بن مسلمہ ، عاصم بن ثابت، ضحاک بن سفیان کلائی کے سپرد ہوئی۔ خلفائے راشدین کے عہد میں اس کو خوب ترقی ہوئی مجرموں 

کو سزائیں دینے کے لیے بوقت ضرورت کسی کو بھی بلایا جا سکتا تھا لیکن یہ چند افراد اس کام کے لیے مخصوص بھی تھے۔ گویا یہ ایک 

 (۲۷پولیس فورس تھی۔ )

 شہری دفاع

 (۲۸قیس بن سعد رسول اللہ کے دربار میں پولیس افسر یا کوتوال کی حیثیت رکھتے تھے۔ )

ریاست کے اہم ترین فرائض میں قومی دفاع کا نظام بھی قائم تھا۔ ابتداء میں تو یہ کام رضا کاروں کی ہی ذمہ داری تھی اور چونکہ رسول 

 بدلے میں اللہ کی طرف سے بے بہا انعامات کی نوید دی تھی۔ اس لیے آپ کو رضا کارانہ اللہ نے اسے فرض قرار دیا تھا اور اس کے

لڑنے والوں کی کبھی کمی نہیں ہوئی لیکن بعد کے برسوں میں رسول اللہ نے ایک مستقل فوج کے قیام کی ضرورت محسوس کی۔ اس 

ہ اللہ علیہ نے تذکر

 

ت
م
ح
ہ کیا ہے کہ صحت مند اور فوجی خدمات کے قابل لوگوں کو سرکاری حوالے سے امام محمد الشیبانی اور امام سرخی ر

خزانہ سے وظیفہ ملتا تھا جس کے عوض وہ بوقت طلب فوجی ڈیوٹی کے لیے حاضر ہونے کے پابند تھے۔ انکار کی صورت میں وہ وظیفہ 

ر بار برداری کے اونٹوں اور دوسرے جنگی کے نااہل قرار پاتے تھے۔ رسول اللہ کو زمانہ امن کی فوجی تربیت، ہتھیاروں، گھوڑوں او

ساز و سامان کی فراہمی سے بڑی دلچسپی تھی۔ )جو آپ کی دفاعی تیاریوں کا حصہ تھا( عور تیں بھی جنگی مہمات میں حصہ لیتیں عام طور 

تک محدود تھا۔ تاہم پر ان کی خدمات کا دائرہ زخمیوں کی خبر گیری، سپاہیوں کے لیے کھانے کی تیاری اور دوسرے سول معاملات 

 (۲۹ہنگامی صور تحال میں وہ با قاعدہ لڑائی میں بھی شرکت کرتیں۔ )

 :کاتبین صدقات

لی نظام میں ایک شعبہ صدقات کے کاتبین پر مشتمل تھا جس میں ابن حزم کی جو امع السیرہ کے مطابق حکومت کے دوسرے ما

ب رکھا جاتا تھا اور متعدد کاتبین یا سیکر ٹریوں کا تقرر کیا جاتا تھا۔ اس کے مطابق شعبوں کی مانند مختلف مالی محکموں کا با قاعدہ حساب کتا

حضرت زبیر بن عوام اسدی قریش اسلامی ریاست کے صدقات کے کاتب اعلیٰ تھے کہ وہی سارا حساب کتاب رکھتے تھے۔ ان کی 

میں لکھا کرتے تھے۔ “ آمدنی ان کے رجسٹروںعدم موجودگی میں حضرات جہیم بن صلت اور حذیفہ بن یمان از دی صدقات کی 

(۳۰)  

 ؛عہد نبوی کے امراء البلاد )علاقائی حکام( 

 ( ۳۱) سل واحد بعد واحدلر ث من الَّمراء واكان النبي يبع

 نبی کریم مقرر فرمایا کرتے تھے امراء کو اور بھیجا کرتے تھے سفیروں کو ایک کے بعد دوسرے کو

"روایات کثیرہ سے ثابت ہوتا ہے کہ علاقے کے لوگ اپنے معالمات کا فیصلہ اس امیر سےکرواتے  ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں:



 (27)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

 (۳۲۔ )“تھے جو ان پر مقرر ہو تا تھا۔ اس کی بات مانتے تھے اور اس پر اعتماد کرتے تھے

 (۳۳۔)یسرواولاتعسرواوبشرواولا تنفرواصلى الله عليه وسلمقولالبنی  

   مت کرو،بشارت دو،نفرت پیدا نہ کرولوکوں سے آسانی کرو،مشکلکا ارشاد ہے،صلى الله عليه وسلمنبی  

یں رسول اللہ امراء البلاد کو خصوصی ہدایات دیکر بھیجا کرتے تھے مثلاً ء اھ میں حجتہ الوداع سے قبل بالائی یمن پر معاذ بن جبل اور زیر

۔ لوگوں پر آسانی کرو گے ، نرمی کا یمن پر ابو موسیٰ اشعری کو جب امیر بنا کر بھیجا تو جاتے وقت ان دونوں کو درج ذیل ہدایات فرمائی

رویہ اختیار کرو گے اور سختی نہیں کرو گے اسلام پر عمل کرنے والوں کو بشارت دیتے رہو اور ایسا طرز عمل اختیار نہ کرو جس سے 

 ایمان لانے کی ۔معاذ بن جبل کو یہ ہدایت بھی کی تھی کہ: "یمن کے اہل کتاب کو توحید ورسالت پر“لوگ اسلام سے منتظر ہو جائیں

کر انہی کے فقراء پر تقسیم کرو دعوت دیتے رہو ، ایمان لانے والوں کو نماز پڑھنے کی تاکید کرو، اور ان کے اغنیاء سے زکوۃ لے 

 ( ۳۴)۔

موجود نہ اسی طرح مقدمات کا فیصلہ کرنے کا طریقہ بھی بتایا تھا کہ " قرآن کریم کے مطابق فیصلہ کرو گے اور اگر اس میں صریحی حکم 

 (۳۵۔)“ہو تو سنت رسول کے مطابق فیصلہ کرو گے اور اگر ان دونوں میں صریحی حکم نہ مل سکے تو پھر اجتہاد کرو گے

مناصب قضاء کے حوالے سے ہمیں مدینے میں دونئے ادارے انسٹی ٹیوشن" قائم ہوئے اور ترقی کرتے ہوئے نظر آتے ہیں جو بعد 

  میں سارے ملک میں پھیل جاتے ہیں۔

 

ن

 ایک فقیہ کا ا

 

ت
ش

ئو شن ہے اور دوسرا قاضی کا۔ مفتی کا مطلب یہ ہے کہ وہ فتویٰ دے یعنی ہم 
ن

 

ٹ

اس سے قانون معلوم کریں۔ قانون کے نفاذ کی ذمہ داری اس کے فرائض میں داخل نہیں ہے۔ دوسرا ادارہ قاضی کا ہے عہد نبوی 

 کا پتہ کم از کم نہیں ملتا۔ البتہ کئی مثالیں ملتی ہیں کہ عارضی طور پر میں ہمیں قاضی بہت سے ملیں گے لیکن شہر مدینہ میں مستقل قاضی

کسی ایک مقدمے کا فیصلہ کرنے کے لیے رسول اللہ کسی صحابی کو نامزد کرتے اور کہتے ہیں کہ فریقین کے بیانات کو سن کر یا بر سر موقع 

 ہو تا تھا کہ آپ کے نمائندے اور مقرر کر دہ نائب نے وہ فیصلہ کیا تھا۔ جاکر، حالات کو دیکھ کر فیصلہ کرو، گویادہ رسول اللہ ہی کا فیصلہ

اس سلسلے میں حضرت عمرو بن العاص کا ایک واقعہ بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ آپ مہاجرین میں سے تھے اور قانونی نقطہ نظر سے بے 

؟ رسول اللہ “ کرو۔ وہ پوچھتے ہیں لیکن کسی اساس پر پناہ مہارت رکھتے تھے۔ رسول اللہ نے ان سے کہا کہ فلاں مقدمے میں تم فیصلہ

 ان کے مفہوم کو سمجھ کر جواب دیتے ہیں کہ اگر تم صحیح نتیجے پر پہنچو گے تو تمہیں انصاف رسانی اور حق و عدل کی بناء پر دو ثواب ملیں

 ( ۳۶گے اور ضرور ملے گا کہ تم نے انصاف کرنا چاہا تھا۔ )

ہیں کہ قاضیوں کی آراء میں اختلاف ہوتا ہے اس کا آغاز عہد نبوی ہی سے شروع ہو جاتا ہے اور بعد کے  ان حالات میں ہم دیکھتے

زمانے میں بڑھتا جاتا ہے۔ حضرت ابو موسیٰ اشعری کو جب قاضی بنایا گیا تھا تو ان کا تقرر ہم تک پہنچا ہے اس میں رسول اللہ فرماتے 

( قرون وسطی میں قضا یا ۳۷مور کرتا ہوں، تم اس طرح سے اپنے فرائض انجام دیا کرنا )میں تمہیں فلاں غرض کے لیے ما” ہیں کہ 

( قاضی کا عہدہ انتظامیہ کا ہی جزو سمجھا جاتا تھا اکثر و بیشتر حاکم علاقہ عدلیہ کا ۳۸اسلامی کے قاضی القضاۃ یا چیف جسٹس بھی تھے۔ )

ست عہد قضاء ایک نازک منصب ہے اور شان افضل کے اعتبار سے بہت بڑا افسر اعلیٰ بھی ہوتا ہے۔ اس حیثیت سے رسول اکرم ریا

 کی نیابت
ٰ
 منصب کی اہمیت واضح کرتے ہوئے فرمایا: رسول اللہ کی خلافت کا پہلو ہے   ہے۔ اس لیے کہ اس میں اللہ سبحانہ و تعالٰ

 



 (28)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

 (۳۹)صلى الله عليه وسلمقال؛مارایت احدا اعدل من رسول اللہ

احتساب اور اس کا ذمہ   انصاف کے لحاظ سے سب صحابہ اور لوگوں میں سب سے افضلیعنیسے زیادہ عادل تھے۔ سب رسول اللہ 

دارانہ احساس معاشروں کے ذمہ داروں کا فرض ہے کہ وہ جن جن مناصب پر فائز ہیں۔ لوگوں کے شخصی، اخلاقی، معاملات ، لین 

خلاقی، برائی بے ایمانی اور دجل و دغا کو داخل نہ ہونے دین، خرید و فروخت، کیف و کم سب پر نظر رکھیں اور کسی بھی پہلو سے بد ا

دیں۔ سرکاری محاسبوں کے علاوہ بھی معاشرے کے سر بر آوردہ لوگوں کا فرض ہے کہ وہ برائیوں کے مٹانے میں قانونی مداخلت کا 

ر نہیں ہوتے بلکہ جو لوگ ان سہارا لیں اور کوشش کریں کہ عوام قانون کا احترام کریں۔ حکمران صرف اپنے اعمال ہی کے ذمہ دا

کے ماتحتی میں کام کرتے ہیں ان کے فرائض منصبی کی نگرانی بھی حکام بالا کے فرائض اور ذمہ داری میں شامل ہے۔ حیات انسانی کا 

 دنیوی  و ملازمت ہے گویا آپ کی ذات اہل ایمان کی دینیایک شعبہ حکمرانی، قیادت وسیات ہے تو بالکل اسی طرح ایک شعبہ ما تحتی

رہنما تھی اور لوگوں پر آپ کی اطاعت لازم تھی اس لیے آپ نے ان لوگوں کے لیے جو کسی نہ کسی کے ماتحت تھے یا آپ کے زیر 

حکم تھے۔ واضح ارشادات فرمائے اگر تم پر ناک کٹا حبشی بھی مقرر کر دیا جائے تو تم اس کی اطاعت کرو۔ یعنی اطاعت امر اور تعمیل 

 لازم ہے کیونکہ اس کے بغیر نہ امور سر انجام پاسکتے ہیں اور نہ ہی نظم و ضبط با ہمی قائم ہو سکتا ہے ذمہ داری کے حوالے ارشاد ما تحت پر

 سے ہر فرد کے لیے آپ کا ارشاد گرامی ہے۔

تاتق اللہ حیثما کنت،واتبع القو ل الحسن الی الناس ؛واتخذ للناس خلافہ الی ان 

 (۴۰) –ل ان تحاسب تلقئ اللہ، وتحاسب نفسک قب

مارو اپنے نفس کو اپنی موت سے پہلے اور اپنا احتساب کر و قبل اس کے کہ تمہارا محاسبہ کیا جائے۔ ہر صاحب منصب کے لیے بے حد 

ضروری ہے کہ وہ ہر ذرائع جسے وہ اپنائے ہوئے یا اس کے اختیار میں ہے اسے اللہ کی رضا اور خوشنودی کو سامنے رکھتے ہوئے اتباع 

اور اخلاق حسنہ جیسی صفات کو پیدا  داری مہ رسول کے مطابق لے کر چلے۔ اپنے اندر سادگی، امانت و دیانت، فرض شناسی ، احساس ذ

 کرے۔ ذرائع کا ایک اہم امر راز داری ہے : اگر کسی ماتحت کو کسی شے پر امین مقرر کیا گیا تو اس کے لیے لازمی ہے کہ کہ وہ کسی راز کو

 اور نہ ہی خیانت کرے۔افشانہ کرے 

 دوسرا اہم امر تعاون ہے:

تعاون کا دائرہ حاکم و محکوم دونوں کے لیے ہیں۔ البتہ محکوم پر اس بات کی زیادہ ذمہ داری ہے کہ جو طے پا گیا ہے اس کے مطابق نہ 

عانت حق کے لیے بیشتر مرتبہ صرف عمل کرے بلکہ اس پر عمل درآمد میں کو تاہی کا مرتکب نہ ہو۔ نبی اکرم نے تبلیغ دین اور ا

تعاون طلب فرمایا اور صحابہ کرام نے تعاون ہی نہیں بلکہ اپنا سب کچھ قربان کر دیا۔ غزوہ میں العسرت میں حضرت صدیق اکبر نے 

 اپنی جملہ متاع حاضر کر دی۔ حضرت فاروق اعظم نے اپنی نصف دولت پیش کی اور حضرت عثمان غنی نے ایک تہائی لشکر کو آراستہ

 ( ۴۱)کیا۔

تیسرا اہم امر فرض شناسی ہے: یعنی فرض کو ہر دوسری چیز پر مقدم رکھا جائے بغیر کسی لالچ کے سر انجام دینا اور جہاں خلوص کی کمی 

آجاتی ہے وہاں لالچ اور حرص آجاتا ہے۔ یہی وہ مرحلہ ہے جہاں سے رشوت ستانی کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے اور نوبت یہاں تک 

 ہے کہ جائز کام بھی بدون رشوت نہیں ہوتا۔  پہنچتی



 (29)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

 (۴۲)لعن اللہ الراش ی والراش ی والراش ئ الئ الرشوہ

 دیتا ہے۔ اور اس پر جو رشوت لیتا ہے۔اللہ نے لعنت فرمائی ہے اس پر جو رشوت 

قبول کرنے سے  ایک حدیث میں ملازموں کے لیے تحفوں کی بھی شدید مذمت کی گئی ہے۔ زکوۃ وصول کرنے والے کو بھی تحائف

کہ وہ منع کیا گیا ہے ، البتہ وہ صرف ان لوگوں ) دوستوں اور رشتہ داروں( سے تحائف قبول کر سکتا ہے جو اس صورت میں بھی جب 

 (۴۳اس عہدے پر فائز نہ ہو تا تحفے پیش کرتے۔ )

 کہ اس تابع داری سے اللہ تعالی کی آنحضرت نے صاحب اختیار لوگوں کو تابع داری کرنے کی تاکید فرمائی لیکن اس شرط کے ساتھ

 اطاعت پر اثر نہ پڑے۔

 ( ۴۴) لَّطاعة لمخلوق في معصية الخالق 

 ق  کی اطاعت جائز نہیں۔اللہ تعالی کی نا فرمانی میں کسی مخلو

عرصہ میں  چوتھا اہم امر محبت و شفقت ہے: حضرت انس نے فرمایا کہ میں دس برس تک بارگاہ نبوی کی خدمت بجالا تارہا اگر اس

 آپ نے مجھے کبھی نہ ہی ڈانٹا اور نہ ہی جھڑ کا۔ حاکم پر لازم ہے کہ ماتحتوں کے ساتھ اس کا رویہ سخت نہ ہو اور نہ ہی وہ فرعون بن بیٹھے

ور پیار اور اپنے اختیارات کا ناجائز فائدہ اٹھانے لگے بلکہ اس پر لازم ہے کہ وہ ماتحت عملے سے شفقت کا رویہ رکھے اور نرمی کرے ا

محبت سے کام اگر کہیں ڈانٹ بھی ہو تو اپنے اصلاح کرے کہ وہ دل بر داشتہ نہ ہو۔ پانچواں اہم کر دار رشتہ داری اور مناصب ہے: 

مناصب کے سلسلے میں اہم سوال مسلم علماء اور عوام کے ذہنوں کو مسموم کرتا رہا ہے وہ یہ ہے کہ رشتہ داری اور قرابت ایک امر مانع 

اس کی موجودگی میں استحقاق کے باجود کسی کو عہدہ یا منصب نہیں دیا جانا چاہیے اور اس کو تقویٰ کا اعلیٰ نمونہ سمجھا جاتا ہے۔  ہے اور

تاریخی تجزیہ ایسے تمام عمومی دعوؤں اور تاثرات کی تردید کرتا ہے عہد نبوی میں جو امراء مقرر کیے گئے ان میں ہم کو اچھی خاصی 

ت کی نظر آتی ہے جو کسی نہ کسی طور پر آنحضرت سے رشتہ داری رکھتے تھے۔ آپ کے پہلے دو امیر حضرات حمزہ ہاشمی تعداد ان حضرا

اور عبیدہ مطلبی قریبی عزیز اور خون کے رشتے دار تھے اور اول الذکر آپ کے چاتھے۔ دوسرے قریبی اعزہ میں حضرت علی اور 

حضرت ابو سلمہ بن عبد الاسد مخزومی آپ کے حقیقی پھوپھی زاد بھائی ان کے علاوہ چھ حضرت جعفر آپ کے حقیقی چچازاد بھائی تھے۔ 

ئفا نہ قرابت تھی۔ ان میں حضرت ابو بکر تیمی عمر عدوی اور ابو سفیان اموی  ن
اور ایسے سالار تھے جن سے آپ کی ازدواجی رشتہ یا حل

مہ حضرت حفصہ کے سابق شوہر کے بھائی تھے اور حضرت زید بن آپ کے خسر تھے تو حضر عبد اللہ بن حذامہ سہمی آپ کی زوجہ محتر

 (۴۵براہل بیت تھے۔ )حارثہ کلبی تو آپ کے متبنیٰ مولیٰ اور 

اسوۂ نبوی کی ان مثالوں سے ثابت ہوتا ہے کہ رشتہ داری اور قربت کا تعلق کسی طور سے حکومتی عہدوں اور ریاستی مناصب کے 

 ولیاقت کی بنیاد پر کیے گئے ہوں اور محض اقربا پروری اور اعزہ نوازی کی خاطر نہ کیے گئے ہوں۔ لیے مانع نہیں۔ بشر طیکہ وہ صلاحیت

عہد نبوی کے تمام ادوار پر ایک طائرانہ نگاہ ڈالنے سے یہ واضح ہو چکا ہے کہ آپ بعثت سے قبل اور قبل کے بعد ساری زندگی امانت و 

 میں اپنے منصب کو بڑی ذمہ داری سے نبھایا۔ آپ کی اس کیفیت، لگن اور دیانت کا ایک کامل مجموعہ تھی ہر منزل ہر مشکل

 اضطراب کی تصویر قرآن مجید نے یوں کھینچی ہے
َّ

لا
َ
فْسَكَ أ

َ
عٌ ن كَ بَاخ 

َّ
عَل

َ
ین  )۔ ل ن  م 

ْ
وا مُؤ

ُ
ون

ُ
 (۴۶ يَك

وغہ، وکیل، فیلڈ مارشل بنا کر نہیں بھیجا گیا ۔ آپ کو دار“اے نبی شاید تم اس غم میں اپنی جان کھو دو گے کہ یہ لوگ ایمان نہیں لاتے 



 (30)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

 بلکہ ہر شخص کو یہاں اپنی بنیادی ذمہ داری پہچانا ہے ۔ ایمان و اسلام اور اللہ ورسول کی محبت اگر چہ لازمی شرط ہے تاہم سبقت اسلام

وسرے انتظامی شعبوں کی مانند اس نظام ضمانت دیتی تھی اور نہ استحقاق پیدا کرتی تھی۔ عہد نبوی کے د نہ  عہدہ و منصب پر تقرری کی

 اور پاکیزہ اخلاق تھے۔ قرآن نے حکایتا یہ بات نقل کی ہے میں بھی تقرری کی بنیادی شرط صلاحیت ولیاقت

بْل  
َ
نْ ق  

مْ عُمُرًا م 
ُ
يْك تُ ف 

ْ
ث ب 
َ
دْ ل

َ
ق
َ
هٖ  ڮ  ف مْ ب 

ُ
دْرٰىك

َ
 ا
ٓ َ
مْ وَلا

ُ
يْك

َ
هٗ عَل

ُ
وْت

َ
ل
َ
ُ مَا ت

ه
ءَ اللّٰ

ۗ
ا
َ
وْ ش

َّ
لْ ل

ُ
هٖ  ۭ ق

وْنَ 
ُ
ل عْق 

َ
 ت

َ
لا

َ
ف
َ
 (۴۷)ا

بیشک میں نے )راست بازی اور امانت داری کے ساتھ ( ایک عمر تمہارے درمیان گزاری ہے 

 )جس کے تم خود معترف ہو( تو کیا تم عقل سے کام نہیں لیتے۔ 

نظام مصطفی کو عملی صورت میں  آج جبکہ پاکستان کے مسلمان اور حکومت وقت اس خطہ پاک کو شریعت اسلامیہ کا گہوارہ بنانے اور

 نافذ و جاری کرنے کی پر خلوص کوشش کرے ایسے اہم موڑ پر ہمارا دینی وند ہی ولی فریضہ ہے کہ ہم ہر منصب پر حضور سید کائنات

موجودات محبوب خدا حضرت محمد مصطفی میل ایام کے منصب جلیل کو پیش نظر رکھیں۔ آپ کے قول و عمل اور سیرت و کردار کو 

قرآن اپنار ہنما بنائیں اور اپنے تمام دینی و دنیوی، داخلی و خارجی، سیاسی و تمدنی، معاشرتی و سماجی مسائل اور الجھنوں کو حل کرنے میں 

 اور صاحب اور قرآن کی حاکمیت و سر براہی کو دل و جان سے قبول کر لیں۔

Refrences: 

 

1. Al-Qur’ān, 48:28 

2. Al-Qur’ān, 53:4 

3. Al-Qur’ān, 33:21 

4. Al-Qur’ān, 33:36 

5. Abū al-Ḥasan al-Māwardī, Al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah (Cairo: Maṭba‘ Miṣr, 

1973), 5. 

6. Muḥammad Amīn Ibn ‘Ābidīn al-Shāmī, Majmū‘at Rasā’il Ibn ‘Ābidīn, Bāb al-

Imāmah, vol. 1, 11. 

7. Al-Qur’ān, 4:65 

8. Al-Qur’ān, 33:67 

9.  Al-Qur’ān, 22:61 

10. Gohar Raḥmān, Islāmī Siyāsat (Rampur, UP: Maktabah Zikrī), 108 

11. Al-Qur’ān, 4:85 

12. Ismā‘īl ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, vol. 2, 321 

13.  Gohar Raḥmān, Islāmī Siyāsat, 116 

14.  Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Aḥkām, Bāb 

man lam yarā al-ghish illā ḥarrama Allāhu ‘alayhi al-jannah, ḥadīth no. 7150. 

15. Muslim ibn al-Ḥajjāj, Al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Imārah, Bāb faḍīlat al-amīr al-‘ādil wa 

‘uqūbat al-jā’ir, ḥadīth no. 1827. 

16. Muslim ibn al-Ḥajjāj, Al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Imārah, Bāb kullukum rā‘in wa 



 (31)               ء(6220 مارچ –جنوری)..   01؍ شمارہ 07 جلد:یرم  لأأ

kullukum mas’ūl ‘an ra‘iyyatihi, ḥadīth no. 1829. 

17. Aḥmad ibn ‘Alī Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah, vol. 1, 

50. 

18. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah, vol. 1, 51. 

19.  Dr. Muḥammad Ḥamīdullāh, Rasūl Allāh kī Ḥukmrānī wa Jānashīnī (Lahore: 

Beacon Books House), 92. 

20. Gohar Raḥmān, Islāmī Siyāsat (Rampur, UP: Maktabah Zikrī), 205. 

21. Muḥammad ibn Sa‘d, Ṭabaqāt al-Kubrā, vol. 1, 258. 

22. Dr. Muḥammad Ḥamīdullāh, Rasūl Allāh kī Ḥukmrānī wa Jānashīnī, 93. 

23. Gohar Raḥmān, Islāmī Siyāsat, 307; Muḥammad ibn Sa‘d, Ṭabaqāt al-Kubrā, vol. 

2, 145. 

24. Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘ath, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Buyū‘, Bāb fī 

Bay‘ al-Muḍṭarr, ḥadīth no. 3383. 

25. Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Imārah, Bāb fī Arzāq al-‘Ummāl, vol. 

3, 254. 

26. Ḥasan Ibrāhīm Ḥasan, Musalmānon kā Naẓm-e-Mumlikat (Delhi: Qudwat al-

Muṣannifīn, 1947), 192. 

27. Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Ḥudūd, Bāb fī Iqāmat al-Ḥudūd, 

ḥadīth no. 4491. 

28. Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Zād al-Ma‘ād, vol. 8, 48. 

29. Dr. Muḥammad Ḥamīdullāh, Rasūl Allāh kī Ḥukmrānī wa Jānashīnī, 91. 

30. Yāsīn Maẓhar Ṣiddīqī, ‘Ahd-e-Nabawī kā Niẓām-e-Ḥukūmat (Lahore: 

Maktabah Khalīl), 83. 

31. Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb Akhbār al-Āḥād, 

ḥadīth no. 6836. 

32. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī, vol. 12, 361. 

33. Al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Adab, ḥadīth no. 6124. 

34. Al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Zakāh, Bāb Wujūb al-Zakāh, ḥadīth 

no. 1456. 



 (32)      مطالعہ و تحقیقی تیسیر یکوسائل کا ذمہ دارانہ استعمال: ا یاستیمناصب اور ر یسرکار میں روشنی کی صلى الله عليه وسلم ینبو تِ تعلیما

 

35. Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb al-Aqḍiyah, Bāb Ijtihād al-Ra’y fī al-

Qaḍā’, ḥadīth no. 3592. 

36.  ‘Alī ibn ‘Umar al-Dāraquṭnī, Sunan al-Dāraquṭnī (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2001), 

vol. 3, 442. 

37. Al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Tafsīr, ḥadīth no. 6596. 

38. Muḥammad ibn Sa‘d, Ṭabaqāt al-Kubrā, vol. 2, 50. 

39. Al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Faḍā’il, ḥadīth no. 1829. 

40. Al-Bukhārī, Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Riqāq, ḥadīth no. 6494. 

41. Qāḍī Muḥammad Sulaymān Manṣūrpūrī, Raḥmat al-‘Ālamīn, vol. 1, 623. 

42. Muslim ibn al-Ḥajjāj, Al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Imārah, Bāb Taḥrīm al-Rishwah, 

ḥadīth no. 1677. 

43. Qāḍī Muḥammad Sulaymān Manṣūrpūrī, Raḥmat al-‘Ālamīn, 623. 

44. Muslim ibn al-Ḥajjāj, Al-Ṣaḥīḥ, Kitāb al-Īmān, Bāb al-Taḥdhīr min Ṭā‘at al-

Makhlūq fī Ma‘ṣiyat Allāh, ḥadīth no. 1835. 

45. Muḥammad ibn Sa‘d, Ṭabaqāt al-Kubrā, cited in Yāsīn Maẓhar Ṣiddīqī, ‘Ahd-e-

Nabawī kā Niẓām-e-Ḥukūmat (Lahore: Maktabah Khalīl), 51. 

46. Al-Qur’ān, 26:3. 

47. Al-Qur’ān, 10:16. 

 

 


